

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

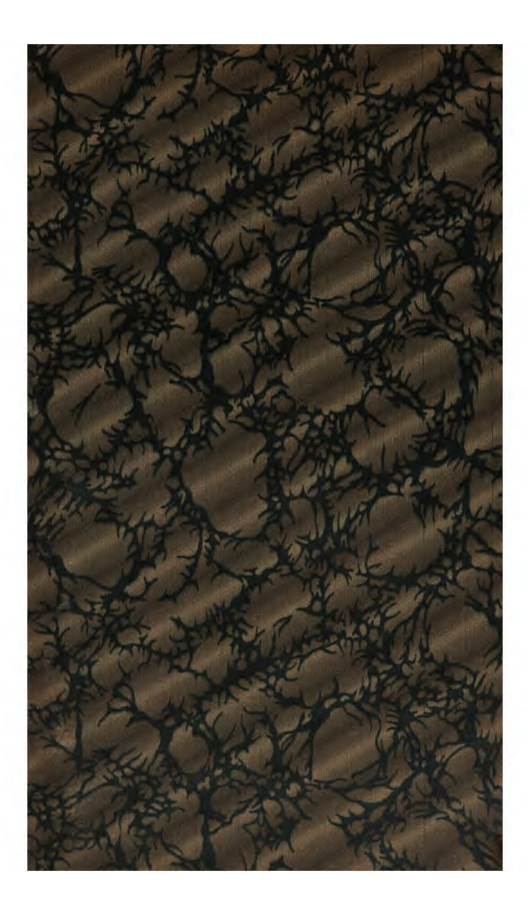
- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/







University of Michigan
Libraries

ARTES SCIENTIA VERTAS

•

.



. 

•



TOME STOPER

U3T

# жизхи идей,

Ө. Зълинскаго

Древній міръ и мы. Изданіе второе. Спб. 1905.

### ИЗЪ

# ЖИЗНИ ИДЕЙ.

#### НАУЧНО-ПОПУЛЯРНЫЯ СТАТЬИ

проф. С.-ПЕТЕРБУРГСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

Ө. ЗВЛИНСКАГО.

томъ второй.

ДРЕВНІИ МІРЪ И МЫ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.
Тилографія М. М. Стасюльвича. Вас. Остр., 5 лин., 28.
1905.

## ДРЕВНІЙ МІРЪ

И

### МЫ.

#### ЛЕКЦІИ.

читанныя ученикамъ выпускныхъ классовъ с.-петербургскихъ гимназій и реальныхъ училищъ весной 1903 г.

ПРОФЕССОРОМЪ С.-ПЕТЕРБУРГСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

Ө. Зълинскимъ.

изданіе второе

дополненное пояснительными экскурсами.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія М. М. Стасюлввича, Вас. Остр., 5 лин., 28. 1905.

780. 765iy 1916

v, 2



#### ПРЕДИСЛОВІЕ

#### ко второму изданію.

Лекціи о древнемъ мірѣ, составляющія ядро настоящей книги, были мною прочитаны, по приглашенію начальства С.-Петербургскаго учебнаго округа, ученикамъ выпускныхъ классовъ С.-Петербургскихъ гимназій и реальныхъ училищъ весной 1903 г.; въ теченіе л'та того же года он'т были напечатаны въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, а осенью появились и отдёльнымъ изданіемъ. Несмотря на тяжелыя времена, наступившія вскор'є зат'ємъ для всей Россіи, несмотря на крайне враждебное отношение къ моей книгъ, съ одной стороны, большинства органовъ печати, а съ другой-Ученаго Комитета, признавшаго ее не заслуживающей допущенія въ библіотеки среднихъ учебныхъ заведеній: - несмотря на всв эти неблагопріятныя обстоятельства, книга въ теченіе года почти разошлась. Этимъ было доказано, что общество вовсе не такъ несочувственно относится къ тому, что было ея руководящей идеей; я счелъ, поэтому, своимъ долгомъ позаботиться о новомъ ея изданіи.

Въ этомъ второмъ изданіи книга назначена уже непосредственно для общества. Форма обращенія къ выпускнымъ учени-

камъ, правда, удержана; опа никому не мъщаетъ, и мнъ не хотълось, разрушая ее, разрушить память о часахъ, которые я причисляю къ лучшимъ въ моей жязни. Но при всемъ гомъ я повторяю: книга назначается для общества. Я глубоко убъжденъ, что возрождение русской классической школы, необходимое въ интересахъ русской культуры, наступить тогда, когда само общество убъдится въ его необходимости. Близовъ ли этотъ часъ? Я не знаю. Но этотъ вопросъ и его возможное рѣшеніе не могли и не должны были вліять на мое отношеніе къ моей задачъ. Возвращение общества къ классической школъ будеть результатомъ пробужденія истины; а ея пробужденію нельзя содъйствовать разсчетами политики, тыми самыми, которыми она была погружена въ сонъ. Въ противоположность въ нимъ я решилъ неукоснительно следовать истине, нимало не заботясь объ успъхъ моей книги въ цъломъ или въ частяхъ.

Семь экскурсовъ, которыми я дополнилъ настоящее второе изданіе—очень разнородные по формѣ и содержанію—отчасти уже были раньше мною напечатаны, а именно:

экск. IV—въ "Съверномъ Курьеръ" 26/XI, 1900 г.,

- V—въ "Филологическомъ Обозрѣніи" VII (1894),
- " VI—въ "Трудахъ Высочайше учрежденной Коммиссіи, по вопросу объ улучшеніяхъ въ средней общеобразовательной школъ" VI.

Относительно пятаго (о чтеніи судебныхъ рѣчей Цицерона въ гимназіи) замѣчу, что онъ имѣетъ значеніе лишь образца— образца того, какъ слѣдуетъ одухотворять чтеніе авторовъ въ гимназіи сообразно со сказаннымъ на стр. 64 сл. объ универсализмѣ занятій античностью. Принципы, развитые мною въ этомъ экскурсѣ въ области чтенія судебныхъ рѣчей, я примѣнилъ на дѣлѣ въ своемъ изданіи "рѣчи Цицерона за Верреса" (5 кн.), появившемся въ собраніи Л. А. Георгіевскаго и

С. А. Манштейна (2-е изд. 1896). Ту же цѣль, въ области чтенія историковъ и трагиковъ, преслѣдують мои изданія 21-й книги Ливія (4-е изд. 1904) "царя Эдипа" (2-е изд. 1896) и "Трахинянокъ" Софокла (1898 тамъ же). Вмѣстѣ взятыя, эти четыре изданія составляють мой посильный вкладъ въ то, что я называю въ своихъ лекціяхъ "школьною античностью"; могу ли я надѣяться что тѣ, которые отнеслись скептически къ моимъ разсужденіямъ объ универсализмѣ этой школьной античности, сочтутъ своимъ долгомъ хоть самымъ поверхностнымъ образомъ ознакомиться съ этими изданіями?

Первые три экскурса, объединенные своей полемической формой, составляють и по содержанію одно цёлое; особенно это касается второго и третьяго. Только вмёстё взятые они, подобно парнымъ стереоскопическимъ снимкамъ, даютъ правильное и выпуклое представленіе о воззрёніяхъ автора—о той "серединной тропё" правды и разума, которой онъ по мёрё своихъ силъ старается слёдовать. Смёю, однако, увёрить что ихъ полемическая форма является именно только формой; по содержанію они столь же положительны, какъ и всё прочія составныя части настоящей книги.

Особнякомъ стоитъ седьмой и послёдній экскурсъ: я хотёль въ немъ представить синтезъ того, что я, какъ истолкователь древняго міра, имѣю передать тѣмъ, для кого я работаю. Я хотѣлъ его первоначально озаглавить "моимъ друзьямъ", разумѣя подъ послѣдними не однихъ только моихъ личныхъ друзей, но и всѣхъ тѣхъ, кто, подобно мнѣ, признаетъ обязательнымъ для себя "кодексъ чести мыслителя" (см. стр. 91). Послѣ нѣсколькихъ метаморфозъ онъ вылился, въ силу художественныхъ соображеній, въ настоящую свою форму. Такъ то я лишній разъ убѣдился, что отъ автора зачастую зависитъ только рѣшеніе, писать ли книгу или не писать ея; разъ рѣшеніе принято — она пишется сама и принимаетъ ту форму,

которую должна принять по внутренней необходимости. Въ этомъ—особый смыслъ извъстной поговорки habent sua fata libelli; и, пожалуй, самый глубокій и "роковой" ея смыслъ.

Со всёмъ тёмъ, я сознаю, что этотъ экскурсъ—для очень немногихъ; но эти немногіе — въ то же время тё, которые мнё дороже всёхъ. Знай я, кто они и гдё они — я бы имъ прямо послалъ его, "на правахъ рукописи"; но нётъ — мнё приходится искать ихъ между многими. Прошу, поэтому, остальныхъ поступить съ нимъ точно такъ же, какъ они поступають съ письмами, не имъ написанными и случайно и ненарокомъ попавшими къ нимъ въ руки: т.-е., убёдившись въ непринадлежности, прекратить чтеніе и забыть о содержаніи прочитаннаго. Для того этотъ экскурсъ и напечатанъ послёднимъ, съ нечетной страницы, чтобы его можно было отрёзать, не портя книги.

Впрочемъ, сказанное только что объ этомъ экскурсѣ—что онъ долженъ искать своихъ читателей — относится въ значительной степени и ко всей книгѣ. Скажу напрямикъ: моя книга — книга ищущая. Я знаю, она найдетъ тѣхъ, кого ищетъ; въ этомъ меня убѣждаетъ нежданный успѣхъ ея перваго изданія. Но гдѣ она ихъ найдетъ? Одно ясно: не среди направленцевъ, не среди готовыхъ и непереубѣдимыхъ, не среди тѣхъ. къ которымъ направленская ливрея прилипла, какъ Нессовъ плащъ; о нѣтъ—на нихъ я давно махнулъ рукой, какъ и они на меня. Но гдѣ же? Отвѣчу: среди тѣхъ, которые ищутъ сами; моя книга—книга для ищущихъ.

Ө. Зълинскій.

С.-Петербургъ, Апраль 1905.

#### ЛЕКЦІЯ ПЕРВАЯ.

Введеніе: Постановка задачи.—Три антитезы.—Vox populi—vox Dei.—Больщое и малое «я» общества.—Общественное мнѣніе и соціологическій подборъ.— Первая антитеза: образовательное значеніе античности.—Данныя историческаго опыта.—Зацѣпки.—Гетерогенія цѣлей.—Эволюція классическаго образованія.— Критеріи образовательной силы предметовъ: психологія и психологическое науковѣдѣніе.—Смыслъ сочетанія: «образовательное значеніе». — Принципъ профессіональный и принципъ образовательный.—Назначеніе средней образовательной школы.

Моя задача — выяснить вамъ, насколько это позволятъ время и силы, значеніе той области знанія, представителемъ которой я состою при нашемъ университетъ и которую я, ради краткости, буду просто называть античностью. Задачу эту можно ръшить въ троякомъ направленіи, соотвътственно троякому значенію самой античности. Она, во-первыхъ, является предметомъ науки, которую принято-несовствиъ правильноназывать классической филологіей; она, во-вторыхъ, представляеть изъ себя элементь современной умственной и нравственной культуры европейского общества; она, въ-третьихъи это ея значеніе для васъ самое близвое-входить въ составъ учебныхъ предметовъ привилегированнаго типа средней школы, такъ называемой классической гимназіи. Каждая изъ этихъ трехъ точекъ зрънія открываетъ намъ новую сторону античности; но по отношенію къ каждой изъ нихъ посвященный въ дѣло человѣкъ бываетъ вынужденъ отстаивать діаметрально противоположное тому, которое стало ходячей

монетой въ современномъ и спеціально въ русскомъ интеллигентномъ обществъ. Дъйствительно, о классической филологіи общество привыкло думать, что она-наука вдоль и поперекъ изсабдованная, не представляющая болбе интересных вадачь для творческой работы; знатокъ же дъла вамъ скажетъ, что теперь она интереснъе, чъмъ когда-либо, что вся работа предыдущихъ покольній была лишь подготовительной, была лишь фундаментомъ, на которомъ мы только теперь начинаемъ возводить настоящее зданіе нашей науки, что новыя проблемы, манящія къ изслідованію и різшенію, намъ встрізчаются на каждомъ шагу нашего научнаго поприща. Затъмъ, по отношенію къ античности, какъ элементу современной культуры. общество усвоило мнвніе, что она играеть въ ней ничтожную роль, будучи давнымъ давно превзойдена успъхами новъйшей мысли; знатокъ же дъла вамъ скажетъ, что мы въ своей умственной и нравственной культуръ никогда еще не стояли такъ близко къ античности, никогда такъ въ ней не нуждались, но и такъ не были приспособлены понимать и воспринимать ее, какъ именно теперь. Наконецъ. по отношенію къ античности, какъ элементу образованія, большинство общества склонно полагать, что это-какой-то странный пережитокъ, неизвъстно почему и какимъ образомъ сохраненный въ современной школь и подлежащій скорьйшему и окончательному упразлненію; знатокъ же дъла, опять-таки, вамъ скажеть, что античность по самому существу своему, въ силу условій какъ историческаго, такъ и психологическаго характера, является органическимъ элементомъ образованія европейскаго общества, и что окончательно упразднена она будеть не иначе, какъ съ упразднениемъ всей современной европейской культуры.

Таковы наши три антитезы; согласитесь, что болье рызкихь и представить себы нельзя. И я боюсь, что именно наличность этихъ антитезъ можетъ васъ смутить и возбудить ваше недовъріе въ тому, что я имью вамъ сказать; а такъ какъ предвзятое недовъріе аудиторіи въ лектору заранье уничтожаєтъ возможное дъйствіе его словъ, то позвольте мнъ сдылать попытку устранить его, поскольку оно вообще устранимо воздыйствіемъ разума. Въ самомъ дыль, я представляю себы съ вашей стороны возраженіе въ роды слъдующаго: "да

развѣ уже изъ самаго состава борющихся сторонъ не ясно, кто правъ и кто виноватъ? развѣ можетъ быть правъ вопреки мнѣнію совокупности общества тотъ единоличный "знатокъ дѣла", о которомъ вы говорите и подъ которымъ вы, вѣроятно, разумѣете самого себя, г. лекторъ? Оставимъ въ сторонѣ классическую филологію: она для общества неинтересна, и оно имѣетъ поэтому право ея не знатъ; но античностъ, какъ элементъ культуры, античностъ, какъ факторъ образованія—развѣ можно допустить, чтобы общество ошибалось въ рѣшеніи такихъ насущныхъ, такъ близко его касающихся вопросовъ? Не даромъ же и въ пословицѣ сказано: vox populi—vox Dei!"

Тутъ я могь бы сдълать оговорку-и довольно существенную-по отношенію къ этой "совокупности общества", о которой намь такъ много говорять; но это не такъ важно. Пусть будеть по вашему: я все-таки не могу согласиться, чтобы вы къ этой дъйствительной или мнимой совокупности примъняли пословицу о vox populi, такъ какъ противъ этого примъненія громогласно протестуеть исторія всёхъ временъ. Вспомните о томъ, какъ римское общество требовало на арену первыхъ христіанъ, вспомните объ остервеньній общества противъ еретиковъ въ Испаніи или противъ въдьмъ въ Германіи, вспомните о той единодушной поддержкъ, которую долгое время находили въ обществъ такіе институты, какъ рабство негровъ въ Америкъ или кръпостное право у насъ-и вы согласитесь, что очень часто vox populi бываеть поистинъ vox diaboli, а не Dei. Мы въ настоящее время не только осуждаемъ такія проявленія общественной воли, -- мы, что также не худо, безстрастно ихъ объясняемъ, обнаруживая причины, которыя во всъхъ указанныхъ случаяхъ заставляли общество неправильно судить о своихъ собственныхъ потребностяхъ. И здъсь возможно то же самое, и здъсь мы можемъ — и это войдеть, если дозволить время, въ составъ моей последней лекціи — анализировать смыслъ недоброжелательнаго отношенія современнаго общества къ античности, выдълить ту роль, которую въ немъ сыграло добросовъстное и непроизвольное заблуждение, отъ той, въ которой мы должны признать проявление сознательнаго обмана. Теперь моя цёль другая: я вёдь хотёлъ только расшатать въ васъ увъренность-если таковая есть - въ непогръщимости общественнаго мивнія, хотвль протестовать противь злоупотребленія поговоркой vox populi—vox Dei.

А каковъ правильный смыслъ этой поговорки, это я разовью вамъ тотчасъ. Не въ оглушительномъ крикъ, который такъ часто бываеть выраженіемь взбудораженных страстей, должны мы признать глась Божій, а въ томъ тихомъ и безстрастно повелительномъ голосъ таинственной воли, который указываетъ человъчеству пути его культурнаго развитія. Съ незапамятныхъ временъ, когда физіологіи пищеваренія и органической химіи еще и въ поминъ не было, этоть голосъ указаль чоловъку на хльбь, какъ на ту пищу, пользуясь которой онъ можетъ достигнуть наивысшаго возможнаго для него совершенства. Въ этомъ голосъ древніе греки, умъвшіе удивляться тому, что поистинъ удивительно, признали взаправду голосъ Божійголосъ своей богини Деметры; современная біологія, не признающая метафизиви... или, правильнее говоря, вводящая вмъсто прежней, теологической метафизики, свою собственную, біологическую—видить въ немъ действіе открытаго ею закона подбора, совершенно аналогичнаго тому, который и всякой скотинъ указалъ наиболъе свойственную ей пищу. Да, господа, законъ подбора -- подбора естественнаго, который тамъ, гдъ его субъектомъ является человъческое общество, носитъ названіе сопіологическаго подбора-воть настоящая vox populi, vox Dei.

Теперь спросимъ себя: каково же отношеніе этого подбора къ интересующему насъ вопросу—вопросу о роли античности въ образованіи молодежи, или, короче говоря, къ тому, что мы называемъ классическимъ образованіемъ?—А таково это отношеніе, что вотъ теперь, черезъ полторы почти тысячи лѣтъ послѣ паденія Рима и болѣе чѣмъ двѣ тысячи лѣтъ послѣ паденія Греціи, мы все еще споримъ о томъ, должны ли ихъ языки занимать центральное мѣсто въ образованіи молодежи или нѣтъ. Согласитесь, господа, что это единодушное свидѣтельство вѣковъ—гораздо болѣе знаменательный фактъ, чѣмъ эфемерный вердиктъ современнаго намъ общества, даже если бы его единодушіе было менѣе фиктивно, чѣмъ оно есть. Вспомните картину, представляемую нашей Невой, когда дуетъ роковой для насъ югозападный вѣтеръ: волны совершенно

явственно направлены на востокъ, кажется, что ръка вспять потекла, обратно къ Ладожскому озеру-и тъмъ не менъе вы знаете, что каждая капля этого озера въ силу незримаго, но очень реальнаго естественнаго теченія ріки попадеть въ Финскій заливь, и что единственнымь результатомь того встрічнаго теченія, вызваннаго вътромъ, будеть кратковременное наводнение въ Галерной гавани. То же самое и въ обществъ и общественномъ мнъніи: и въ немъ вы имъете не одно теченіе, а два. Одно - это то, въ которомъ оно отдаетъ себъ отчетъ, бурное, крикливое, капризное, производящее всякаго рода наводненія и другія б'єдствія; другое-то, существованія котораго оно не подозрѣваетъ-тихое, безмолвное и повелительное. Два теченія—или, если хотите, двъ души, два я; и къ обществу можно примънить то разграничение, которое Фр. Ницше остроумно установиль для отдёльныхъ его единицъ, различая ихъ "малое я", сознательное и сравнительно легковъсное, отъ ихъ подсознательнаго, но властно управляющаго ихъ развитіемъ "большого я". Тотъ неблагопріятный для классическаго образованія вердикть современнаго общества, который вы склонны противопоставить моему якобы единоличному мненію — онъ вынесенъ не имъ, этимъ обществомъ, а только его малымъ я; конечно, миъ, какъ единицъ, это малое я можетъ причинить, и дъйствительно причиняеть, не мало непріятностей; но для меня, какъ мыслителя, историка, оно никакого авторитета не имъетъ. Какъ таковой, я обязанъ прислушиваться не къ его голосу, а къ голосу того таинственнаго большого я. которое управляеть его судьбой. И воть туть-то я слышу нвчто совершенно другое. Малое я современнаго общества твердить на всь лады: "долой классическое образованіе!"; большое я, напротивъ, говоритъ намъ: "берегите его пуще зъницы ока!" Или, върнъе, оно намъ этого даже и не говоритъ: оно само его бережеть, воть уже 15-20 въковь, несмотря на постоянные протесты своего собственнаго малаго я, и сбережеть его, будьте въ этомъ увърены, и впредь.

Впрочемъ, этотъ благопріятный для античности результать получился у насъ лишь мимоходомъ, его придется подробнѣе обосновать въ дальнѣйшемъ; не придавайте ему пока значенія и замѣтьте лишь то, что я сказаль вамъ о двухъ теченіяхъ

общественной жизни и объ ихъ сравнительной цѣнности. А теперь приблизимся къ темѣ. Я выставилъ съ первыхъ словъ положеніе о троякомъ значеніи античности: чисто научномъ, культурномъ и образовательномъ; въ нашей бесѣдѣ, однако, порядокъ будетъ иной: мы начнемъ съ того, что касается васъ всѣхъ, и кончимъ тѣмъ, что непосредственно касается или, вѣрнѣе, коснется лишь немногихъ изъ васъ. Итакъ, въ чемъ заключается образовательное значеніе античности?

Допустимъ, прежде всего, что на этотъ вопросъ мнѣ пришлось бы отвѣтить: "не знаю"—или что мой отвѣтъ васъ не удовлетворитъ; что бы отсюда слѣдовало?

Еще раньше, развивая вамъ смыслъ закона сопіологическаго подбора, я, ради иллюстраціи, указалъ на то замічательное его проявленіе, въ силу котораго хлібо сталь основной пищей культурнаго человъка; теперь позвольте мнъ воспользоваться этой иллюстраціей для одной картины или притчи, которая, впрочемъ, уже разъ сослужила мнъ службу въ сходномъ случав. Представимъ себв, что въ тв времена, когда склонны были относиться къ организму человъческаго тъла, какъ къ механизму, въ эпоху Гельвеція и Ламеттри. была бы созвана комиссія съ цълью реформы физическаго питанія человъка. Ораторы-противники традиціонной системы питанія нарисовали бы, первымъ деломъ, мрачную картину физическаго состоянія современнаго челов'єка: живеть онъ много-много 60-70 льть, между тымь, какъ природа положила ему жить 200 льть (таково было, къ слову сказать, позднъе мнъніе Гуфеланда), да и это незначительное число лътъ-какъ онъ ихъ живеть? Онъ бываеть, слабъ, некрасивъ, быстро старится; а сколько больныхъ, этихъ "неудачниковъ" физической жизни! и т. д. Отчего все это? Оттого, что онъ нераціонально питается. Пища должна обновлять человъческое тъло; а между тъмъ въ составъ нашей пищи входять большею частію вещества, ненужныя тълу и потому имъ, какъ вполнъ безполезныя, снова выдёляемыя. Тёлу нужны: мясо, кровь, жилы, кости, мозгъ н т. д.; между твмъ. мы даемъ ему почти исключительно растительную пищу, въ которой главную роль играетъ хлѣбъ. Вредъ хлъба заключается уже въ томъ, что онъ совершенно заслоняеть другія, действительно питательныя вещества; а

чтобы убъдиться въ его безполезности, достаточно взглянуть на человъческое тъло. Развъ изъ тъста состоять наши руки, ноги, голова, легкія и т. д.? Нътъ. А изъ чего же? Изъ крови, мяса, жилъ, костей и т. д. Итакъ, дайте намъ реальное питаніе, которое соотвътствовало бы составу нашего тъла; дайте намъ единую общепитательную пищу, содержащую въ гармонической, уравновъшенной смъси все нужное для обновленія нашего физическаго я,—кровь, мясо, кости, жилы и т. д. Тогда не будетъ неудачниковъ физической жизни; тогда человъкъ будетъ жить двъсти лътъ, оставаясь молодымъ долъе, чъмъ онъ нынъ вообще живеть, и т. д.

Что могъ бы возразить противъ этой ръчи защитникъ традиціонной системы питанія? Что могь бы онъ отв'єтить, если бы отъ него нотребовали, чтобы онъ доказалъ питательное значение хлъба? Въ настоящее время, разумъется, возможенъ отвъть, вполнъ удовлетворительно разръшающій всь затрудненія: съ одной стороны, физіологія выяснила процессъ пищеваренія во всёхъ его подробностяхъ; съ другой, — органическая химія анализировала потребляемую нами пищу во всёхъ ея составныхъ частяхъ. При помощи химіи мы можемъ доказать, что хльбъ содержить всь или почти всь нужныя для обновленія нашего тыла вещества; при помощи физіологіи мы показываемъ, какимъ образомъ нашъ организмъ ихъ ассимилируеть. Но въдь мы предполагаемъ эпоху, когда процессъ пищеваренія быль изв'єстень лишь очень несовершенно, органическая же химія вовсе не была извъстна; итакъ, повторяю, что могь бы ответить защитникъ традиціонной системы питанія представителю діэтетическаго авантюризма?—Я думаю, вотъ что. "Вы спрашиваете, въ чемъ состоитъ питательное значеніе хльба и растительной пищи вообще; я этого не знаю. Но факть тоть, что принявшіе нашу систему питанія народы суть вивств съ темъ и народы-носители цивилизаціи, между темъ какъ по вашей теоріи питаются только самые грубые изъ дикарей; фактъ тотъ, далъе, что цивилизованные народы все размножаются и расширяють свои владенія, между темь какъ живущіе мясной пищей дикари численно уменьшаются и отступають; факть тоть, затьмь, что цивилизованный человькь, вынужденный внъшними условіями отказаться отъ хлібба и

овощей и перейти на исключительно мясную пищу, хиръеть и гибнеть; фактъ тотъ, наконецъ, что вы, изобразивъ вообще правильно недостатки нашей физической жизни, не доказали, однако, ихъ зависимости именно отъ системы питанія и не желаете даже принять въ разсчетъ того обстоятельства, что питающіеся по вашему люди не оказываются ни долговъчнъе, ни сильнъе, ни красивъе, ни здоровъе насъ, что является уже прямой насмъшкой надъ эмпирическимъ методомъ".

Такъ, полагаю я, отвътилъ бы защитникъ традиціонной системы питанія, и его выволь быль бы, разумбется, неоспоримъ; теперь перехожу къ себъ. Вы требуете, чтобы я указалъ вамъ, въ чемъ состоить образовательное значение античности: я же, первымъ дъломъ, отвъчу вопросомъ, обнаружила ли психологія во всёхъ его деталяхъ процессъ умственнаго пищеваренія, и существуєть ли такая органическая химія, которая была бы примънима къ умственной пищъ, допуская ея качественный и количественный анализь? Если же вы сознаетесь, что науки, которыя я имбю въ виду, суть науки будущаго, извъстныя намъ въ настоящее время лишь въ своихъ началахъ, то вы этимъ самымъ даете мнъ право отвътить вамъ слѣдующее: "Въ чемъ состоить образовательное значеніе античности-этого я не знаю; но факть тоть, что классическая система воспитанія существуєть испоконь віка, что за время своего существованія она охватила всё народы такъ называемой европейской культуры, которые лишь со времени ея принятія и сделались цивилизованными народами; фактъ тотъ, далее, что если изобразить, какъ это делають метеорологи, кривою линіей колебанія классической системы образованія въ различныхъ государствахъ за весь періодъ ихъ существованія, то эта кривая будеть выражать, вмёстё съ тёмъ, и колебанія умственной культуры въ тъхъ же государствахъ, ясно доказывая этимъ тъсную зависимость общей культурности страны отъ уровня ея классическаго образованія; фактъ тоть, въ-третьихъ, что и въ настоящее время культурная сила народа тымъ значительные. чъмъ серьезнъе въ немъ поставлено классическое образованіе, между тымъ какъ народы, лишенные его (напр., испанты), не играють никакой роли въ мірѣ идей, несмотря на свою численность и славу своего прошлаго; фактъ тотъ, затъмъ, что и

у насъ въ Россіи ударъ, нанесенный классическому образованію въ гимназіяхъ реформою 1890 г., имѣлъ послѣдствіемъ общее паденіе уровня образованія кончающей гимназію молодежи, удостовфренное отзывами самихъ противниковъ классической системы; фактъ тотъ, наконецъ, что тѣ, кто рисуетъ такую мрачную картину недостатковъ нашей гимназіи, не доказали, однако, зависимости этихъ недостатковъ отъ классическаго образованія и упорно отказываются принять въ разсчетъ то обстоятельство, что воспитывающіеся въ неклассической средней школѣ ученики оказываются страдающими тѣми же недостатками".

Выводъ отсюда неоспоримый: въ интересахъ умственной культуры русскаго народа мы должны желать возможно высокаго уровня классическаго образованія въ нашихъ гимназіяхъ, независимо отъ того, удастся ли намъ дать удовлетворительный отвъть на вопросъ объ образовательномъ значеніи античности или нътъ.

А теперь, прежде чемъ идти дальше, оглянемся назадъ. На основаніи культурно-исторических в соображеній мы вывели заключеніе, что античность представляеть изъ себя нормальную пищу развивающихся покольній. Это заключеніе я назваль неоспоримымъ; дъйствительно, человъкъ, привыкшій взвъшивать то, что онъ говорить, и подчинять въ научныхъ вопросахъ (а съ таковымъ мы имъемъ дъло и здъсь) свои чувства своему разуму, обязательно признаеть его таковымъ. Но, къ сожальнію, такіе люди составляють р'едкость; люди обыкновеннаго типа, наобороть, свой разумъ подчиняють своимь чувствамъ: если то, что имъ доказываютъ, имъ не нравится, они стараются отыскать въ вашихъ словахъ какую-нибудь зацепку для возраженія, и если имъ удалось сказать нъчто, имъющее хоть внышнее подобіе логическаго разсужденія, то они говорять, а часто и воображають сами, что они васъ опровергли. Такія опроверженія, конечно, предусмотръть невозможно: путь истины вездъ одинъ, но путей заблужденія безчисленное множество. Все же, будучи знакомъ со многимъ изъ того, что писалось по вопросу о средней школь, я могу себь представить, что въ моихъ словахъ противники найдуть двф зацфпки.

Первая зацёнка. Я только что сказаль: "въ интересахъ умственной культуры русскаго народа...", принимая за несо-

мнънное, что выводы, добытые на основании культурныхъ колебаній во всей Европ'ь, прим'внимы также и къ Россіи. Правильно ли это? Въ числъ моихъ противниковъ не мало такихъ, которые этого сближенія не признають: "классическая школа", говорять они, "не имбеть опоры въ исторіи Россіи". Упразднивъ на этомъ основаніи классическую школу, они затёмъ предлагають проекты собственной школы, относительно которой они, однако, исправно забывають ставить вопросъ, имбеть ли она опору въ исторіи Россіи или нізть. Въ дів потвительности же дъло обстоитъ такъ: классическая школа имъетъ, быть можетъ. и не очень сильную опору въ исторіи Россіи; но всі остальные типы школъ, существующие и предполагаемые, не имъютъ никакой. Но для насъ вовсе не это важно, а вотъ что: Россія долгое время не имъла классической школы — но за все это время она и не была культурной страной; она стала таковой лишь съ тъхъ поръ, какъ завела у себя классическую школу. Это факть, и притомъ факть, вполнъ подтверждающій нашъ выводъ.

Второе возражение параллельно первому, относясь къ нему, какъ время къ пространству: противники этого лагеря стараются создать для современности такое же исключительное положеніе, какъ тѣ для Россіи. Античность, говорять они, прежде дъйствительно составляла важный предметь обученія, такъ какъ было чему у нея поучиться; но теперь мы ее настолько опередили, что учиться намъ у нея болье нечему. Этихъ противниковъ очень легко опровергнуть: для этого имъ стоитъ задать вопросъ, когда приблизительно мы, по ихъ мнвнію, опередили античность-этого они не знають. Дело же обстоить следующимъ образомъ. Классическое образованіе, какъ мы уже видъли, есть дъло сопіологическаго подбора; дъйствіе же этого подбора опредъляется такъ называемой "тетерогеніей урълей", т.-е. несоответствіемъ действительной, несознаваемой целикажущейся и сознаваемой. Такъ, кажущаяся и сознаваемая нчелой цёль, заманивающая ее во внутреннюю часть цвъткаэто возможность полакомиться его сладкимъ сокомъ; действительная же и несознаваемая ею цёль-растормошить тычинки цвътка и этимъ произвести его оплодотворение. То же самое и здъсь. Дъйствительная пъль соціологическаго подбора (вы. ко-

нечно, понимаете, что я употребляю слово "цёль" здёсь въ томъ условномъ смыслъ, въ которомъ его вообще признаетъ современная біологія) — итакъ, его дъйствительная цъль при сохраненіи классическаго образованія была во всѣ времена одна и та же: умственное и нравственное совершенствование человъчества; кажущіяся же и сознаваемыя обществомъ цъли были другія, въ различныя времена различныя, при чемъ интересно проследить: 1) какъ каждый разъ съ отживаніемъ, такъ сказать, одной кажущейся цёли выдвигается на ея мёсто другая, и 2) какъ тъ народы, которые, принимая кажущуюся цъль за дъйствительную, стремились въ ней не по тому пути, который имъ предначерталъ законъ подбора, а по другому, болъе краткому и удобному, -- были за это умничанье жестоко наказаны исторіей, точно такъ же, какъ это наблюдается и въ біологіи.— Прежде всего, еще въ ранній періодъ среднихъ въковъ кажущейся пълью классическаго образованія было усвоеніе Священнаго Писанія и литургіи, затьмъ твореній отцовъ церкви и житій святыхъ и т. д. Конечно, для этого быль другой способъ, болъе простой и удобный-переводъ всего этого на родной языкъ; такъ поступили народы христіанскаго востока, и последствиемъ было то, что они остались въ стороне отъ культурнаго движенія. Затьмъ, во вторую половину средневьковья эта цъль отошла на задній планъ, выдвинулась вторая: усвоеніе античной науки, изложенной, разумбется, на древнихъ языкахъ. И здёсь къ услугамъ желающихъ былъ другой путь, болёе краткій и удобный: перевести научныя сочиненія древнихъ на свой родной языкъ. Этимъ путемъ воспользовались арабы, и результатомъ было, послѣ краткаго расцвѣта, быстрое и окончательное уничтожение мусульманской культуры — вполнъ естественно, такъ какъ арабы пересадили къ себъ одни только цвъты античности, оторвавъ ихъ отъ ихъ корней, древнихъ языковъ. Дале, къ исходу среднихъ въковъ и эта цъль отошла на задній планъ: усвоивъ античную науку, новая Европа ее превзошла... Дъйствительно, на поставленный выше вопросъ, когда мы опередили античность въ области науки, придется отвътить: отчасти уже въ средніе въка; тогда были открыты неизвъстныя или почти неизвъстныя древнимъ науки, какъ алгебра, тригонометрія, химія и др., а извъстныя были подняты на болбе высокую ступень. Казалось бы, можно съ античностью и покончить; и дъйствительно, влассическое образование стало въ XIV вък приходить въ упадокъ. Но именно въ этомъ въкъ оно быстро и ярко расцвъло вновь — наступилъ періодъ Возрожденія. Было открыто античное искусство, не только изобразительное (архитектура, ваяніе, живопись), но и искусство рвчи; латинскому языку стали учиться ради его формальныхъ красотъ, стали ихъ воспроизводить и въ прозъ, и въ стихахъ; это — такъ называемое старогуманистическое направленіе. Вторично латинскій языкъ сталь языкомъ-воспитателемъ языковъ новой Европы; результатомъ этого воспитанія были современные явыки съ ихъ гибкостью и силой, съ ихъ художественной провой и художественной поэзіей. Но воть этоть результать быль достигнуть; казалось бы, можно сдать античность въ архивъ. Но нътъ: едва только эта цъль стала отступать на задній плань, какь на смёну ей явилась новая, числомь четвертая, преходящая цёль. Быль открыть интеллектуалистическій характеръ древней литературы, вънцомъ котораго была древняя философія: какъ раньше учились по - латыни, чтобы хорошо говорить и писать, такъ теперь стали ей учиться, чтобы хорошо мыслить и разсуждать, pour bien raisonner. Таковъ быль девизь "просветительной" эпохи, начавшейся въ Англіи 17 в., продолжавшейся во Франціи 18 в. и отразившейся на культуръ прочей Европы того времени, эпохи Ньютона, Вольтера, Фридриха Великаго и Екатерины. Но уже въ томъ же XVIII в. односторонній интеллектуализмъ просв'єтительной эпохи вызваль реакцію, начавшуюся въ Англіи и Франціи (Руссо) п достигшую особенной силы въ Германіи Винкельмана и Гете; лозунгомъ стало гармоническое развитіе человъка въ указанномъ природой направленіи-и средствомъ къ достиженію этого идеала стала опять античность, за изученіе которой въ гимназіяхъ принялись съ особенной силой. Это было неогуманистическое направленіе; тогда впервые греческій языкъ и греческая литература заняли м'всто наравн' всъ латинскими, такъ какъ дъятели этой эпохи совершенно основательно полагали. что къ ихъ идеалу греческая жизнь стоить ближе, чъмъ римская. — Теперь опять настало переходное время, и уже ясно обрисовывается новая точка зрвнія, которая обусловить изученіе античности въ наступающемъ стольтіи: развитіе естественныхъ наукъ выдвинуло принципъ эволюціонизма, античность стала намъ вдвойнѣ дорога, какъ родоначальница всѣхъ безъ исключенія идей, которыми мы живемъ понынѣ. И вотъ мы видимъ, какъ и въ вопросахъ классическаго образованія гуманизмъ борется съ историзмомъ, причемъ послѣдній, повидимому, беретъ верхъ. Конечно, мы къ этой въ высшей степени важной точкѣ зрѣнія еще вернемся; теперь же достаточно будетъ удостовѣрить, что это—числомъ уже шестая сознаваемая точка зрѣнія на важность изученія античности, явившаяся какъ разъ во-время на смѣну пятой, неогуманистической.

И любопытно проследить, какъ съ изменениемъ взгляда на цъль изученія античности происходить измѣненіе также и метода ея изученія; я этого подробно развить не могу, ограничусь указаніемъ на самую осязательную метаморфозу, — на первенствующихъ въ каждомъ данномъ случат авторовъ. Первый періодъ-изученія латыни ради спасенія души-естественно ставиль въ центръ преподаванія христіанскія сочиненія; второй, научный, такъ сказать, періодъ-соотвътственныя руководства, латинскаго Аристотеля и такъ называемыя artes, т.-е. vчебники математики, астрономіи, затѣмъ медицины, права и т. д.; третій, старогуманистическій—Цицерона, какъ мастера латинсвой рѣчи; четвертый, просвѣтительный, тоже Цицерона, но уже Цицерона-философа; пятый, неогуманистическій—Гомера, трагиковъ, Горація. Его традиціями мы живемъ и понынъ, но уже нарождается потребность создать такую выборку изъ античной литературы, которая представила бы ученикамъ античность именно, какъ родоначальницу нашихъ идей; не такъ давно въ Германіи Виламовицъ попытался удовлетворить этой потребности составленіемъ греческой "книги для чтенія", въ высшей степени заинтересовавшей тамъ весь педагогическій міръ. Нътъ сомнънія, что со временемъ это движеніе коснется и насъ; очень в роятно, что о немъ была бы р в чъ уже теперь, если бы не школьная смута, въ которой мы живемъ.

Какъ бы то ни было, таково чередованіе преходящихъ точекъ зрѣнія на античность въ различные періоды исторіи нашей культуры; и таковъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, нашъ отвѣтъ на невѣжественное возраженіе, будто теперь намъ у античности

учиться нечему, такъ какъ мы ее опередили, --и на не менъе невъжественный упрекъ, будто классическая школа неподвижна и не прогрессируетъ со временемъ. Но, повторяю, то были все преходящія ціли, — такія, которыя сознавались обществомъ въ каждую изъ упомянутыхъ эпохъ, — такія, въ которыхъ общество отдавало отчетъ себъ и намъ; несознаваемой и въ то же время наиболье важной цылью была та, которая вообще преследуется всякимъ подборомъ: совершенствованіе, -- въ данномъ случав, конечно, культурное, т.-е. умственное и нравственное совершенствование человъчества... Спъщу тутъ оговориться. чтобы не подать повода къ недоразумъніямъ; дъйствительно, можетъ показаться страннымъ. что я, указывая вамъ цёль классическаго образованія, называю эту ціль въ то же время "несознаваемой"; да развъ можно сознавать несознаваемое? Нътъ, конечно; но знать несознаваемое можно-этому учить методъ современной біологіи, который одинаково примѣнимъ и къ жизни единицъ, и къ жизни народовъ и человъчества-и къ онтогеніи. и къ филогеніи.

Но, спрашивается, какимъ же образомъ достигается умственное и нравственное совершенствование человъчества путемъ влассического образованія? Этотъ вопросъ самъ собою сводится къ другому вопросу: въ чемъ же заключается образовательное значение античности? Его мы поставили еще раньше, и прежде чъмъ отвътить на него, я вамъ доказалъ, что каковъ бы ни быль нашь ответь-удачный или неудачный-самый факть образовательнаго значенія античности остается фактомъ, будучи добыть совершенно независимо оть этого отвъта, путемъ культурно-историческихъ соображеній. Эту оговорку я прошу васъ твердо запомнить-я придаю ей огромное значеніе; такъ точно въдь и фактъ питательнаго значенія хліба быль фактомъ много раньше, чемъ физіологія и органическая химія доказали его намъ вполнъ нагляднымъ образомъ. Что такое физіологія въ данномъ случат? Анализъ воспринимающаго организма. А что такое химія? Анализъ воспринимаемаго вещества. Переходимъ отъ тъла къ душъ, отъ питанія къ образованію, отъ хльба къ античности; существують ли здысь науки, параллельныя физіологіи и органической химіи, т.-е. учащія насъ производить анализъ и воспринимающему организму, и воспринимаемому веществу? Посмотримъ.

Воспримающій организмъ — это, въ данномъ случав, человъческій умъ: анализъ ума составляеть солержаніе психологіи. а эта наука существуеть еще только въ зародышевомъ видъ. Она не можеть еще отвътить на всъ вопросы, съ которыми къ ней обращаются... положимъ, и физіологія этого не можеть, все же она гораздо болбе изследована, много старше и годами, и опытомъ, чъмъ та. Затъмъ—анализъ воспринимаемаго вещества. т.-е. античности; самъ по себъ онъ не очень трудень, но въдь здъсь требуется изучение ея элементовъ въ ихъ дъйствіи на психическую натуру человъка, т.-е. своего рода психологическое науковъдъніе... туть уже самое сочетаніе словъ вамъ доказываетъ, что соотвътственной науки еще не существуеть. Итакъ, господа, не будьте слишкомъ требовательны. Я объщаль дать вамь отвъть на поставленный вопросъ и дамъ его, поскольку этотъ отвъть возможенъ по нынъшнему состоянію психологическихъ наукъ; --- хотя это, повторяю, науки будущаго, все же кое-что въ нихъ установлено довольно прочно, методъ опредъляется все точнъе и точнъе, и мы видимъ, по крайней мъръ, какъ и въ какомъ направленіи искать отв'єтовь на тревожащіе насъ вопросы. Кое-что я смогу вамъ сказать — да; но при всемъ томъ прошу васъ помнить, что это будеть лишь предварительный отвъть, и что наши потомки дадуть его въ гораздо боле полной и убедительной формъ. Но, прежде чъмъ исполнить это свое объщаніе, я долженъ васъ просить выслушать нъсколько замъчаній, касающихся самаго смысла слова "образовательное значеніе". Я не желаю, чтобы вы принимали отъ меня что бы то ни было безъ надлежащаго, такъ сказать, таможеннаго осмотра; онъ насъ задержить на нъсколько минуть, но зато потомъ довърія будеть больше.

Итакъ, ставлю вопросъ: какъ понимать слово "образовательное значеніе"?

Начнемъ съ самаго конкретнаго. У отца, столяра, есть сынъ; онъ хочетъ обучить его своему, столярному ремеслу. Тутъ дъло обстоитъ просто, для всъхъ понятно: школа непосредственно "готовитъ къ жизни", всъ пріемы, усвоиваемые

мальчикомъ, пригодятся ему именно въ этомъ видъ въ его будущей дъятельности. Мы можемъ себъ прекрасно представить столярную школу-это будеть одна изъ такъ называемыхъ профессіональных школь. Имбеть ли она право на существованіе? Безусловно да, если допустить, что столь раннее опрепъленіе призванія мальчика вообще возможно или желательно. Но возможно ли распространеніе принципа профессіональнаго утилитаризма также и на область умственнаго труда? Отчасти да, какъ это вамъ доказывають духовныя семинаріи, военныя училища и нъкоторые другіе тавіе же типы среднихъ школъ: но именно только отчасти. Для большинства относящихся сюда профессій такихъ школъ не существуеть, да и только что упомянутыя чёмъ далёе, тёмъ болёе стремятся оставить свой узко-профессіональный характерь и усилить на его счеть свой характерь какъ общеобразовательныя заведенія, и вообще замвчается потребность въ такихъ школахъ, которыя не предръшали бы будущей профессіи учениковъ. Но какъ такія школы устроить съ темъ, чтобы оне. темъ не мене, "готовили къ жизни", т.-е. къ будущей профессіи учениковъ?— Воть это-то и есть та педагогическая квадратура круга, надъ ръшениемъ которой современное общество бъется съ такимъ же успѣхомъ, какъ раньше надъ знаменитой, геометрической.

Укажу вамъ нѣкоторые изъ путей къ ея рѣшенію, представляющихся уму неподготовленнаго человѣка.

Первый путь. Требуется школа, которая готовила бы будущихъ юристовъ, медиковъ, натуралистовъ, математиковъ, техниковъ, филологовъ и т. д. Прекрасно; пусть же въ ея программу войдутъ тѣ предметы, которые являются общими для всѣхъ этихъ областей дѣятельности.—Неправильность этого рѣшенія очевидна: вѣдь въ томъ-то и дѣло, что такихъ предметовъ нѣтъ или почти нѣтъ. Сравните обозрѣніе преподаванія на юридическомъ и на естественномъ факультетахъ, въ историко-филологическомъ и въ технологическомъ институтахъ—и вы въ этомъ убѣдитесь.

Второй путь. Возьмите по равной порціи изъ числа юридическихъ, медицинскихъ, физико-математическихъ, историкофилологическихъ и другихъ предметовъ и составьте изъ нихъ программу средней школы. — Нъкоторые, дъйствительно, такъ полагають; тымь не менье, это явная несообразность. Во-первыхь, получится ошеломляющая и притупляющая многопредметность; а во-вторыхь, принципь утилитаризма все-таки не будеть соблюдень, такь какь каждому ученику въ отдъльности такая школа дасть не болье <sup>1</sup>/10 того, что ему нужно. Теперь спращивается: какая же это школа, которая на <sup>1</sup>/10 полезнаго учебнаго матеріала содержить <sup>9</sup>/10 балласта?

Третій путь. Въ виду несостоятельности первыхъ двухъ ръшеній предлагается оставить въ сторонъ будущую дъятельность питомцевъ средней школы и требовать отъ последней только того, чтобы она выпускала образованныхъ людей. Это зпачить: устраняется профессіонально-утилитарный принципа, вводится принципь образовательный. Прекрасно; но что же это такое: образованный человъкъ? Опредълить это можно: въдь есть же образованные люди. Итакъ, что нужно знать для того, чтобы быть образованнымъ человъкомъ? Одинъ изъ публицистовъ, подвизающихся на педагогическомъ поприщъ, предложиль для рёшенія этого вопроса радикальную мёру. А именно: путемъ опроса (т.-е. экзамена) образованныхъ людей установить уровень зпаній, необходимыхъ для образованнаго человъка, и эти-то знанія слълать предметомъ школьнаго преподаванія. -- Эту м'тру стоило бы осуществить: выводъ получился бы утвшительный. Вы, разумвется, понимаете, что но этому рецепту тъ знанія, которыми обладаеть одинъ образованный человыкь, все-таки не попадуть въ общеобразовательную программу, коль скоро есть другой образованный человъкъ, который ими не обладаеть, -- такъ какъ это доказываеть, что можно, и не обладая ими, быть образованнымъ человъкомъ. Въдь въ самомъ дълъ, если бы оказалось, что иной чудакъ можетъ назвать 30 патагонскихъ деревень, то это его личное дъло; въ программу мы включили бы только то, что все образованное общество, или его большинство знаеть о Патагоніит.-е. ничего. И такъ по всемъ предметамъ; въ результате бы вышло: по ариометикъ-четыре дъйствія надъ пълыми числами съ общимъ понятіемъ о дробяхъ, по геометріи общія представленія о фигурахъ и тёлахъ, по алгебрів-ничего, по тригонометріи—ничего и т. д.; въ общей сложности—программа, для усвоенія которой вполнѣ достаточно одного или двухъгимназическихъ классовъ.

Очевидно, и этотъ путь не ведетъ къ цѣли. Въ чемъ же заключается наша ошибка? Въ томъ, что мы образование ставимь въ зависимость от наличности знаній. Знанія забываются. но образованность не утрачивается — образованный человъкъ, даже забывъ все, чему онъ учился, остается образованнымъ человъкомъ. Этимъ я вовсе не намъренъ умалить значеніе знаній; совершенно напротивъ-человъть постольку годенъ, поскольку онъ что-нибудь знаетъ. Но, господа, различнымъ людямъ нужны различныя знанія; это и теперь такъ, это и подавно будеть такъ въ будущемъ-знанія, въдь, чъмъ далье, тыть болье спеціализируются. Объемъ одинаково нужныхъ всёмъ людямъ, или даже всёмъ интеллигентнымъ людямъ знаній и теперь уже очень невеликь, и будеть еще уменьшаться съ каждымъ поколеніемъ, соответственно росту и, стало быть, спеціализаціи самихъ знаній; на немъ, значить, строить программу средней школы нельзя. А между тымь, средняя школа для всёхъ будущихъ интеллигентовъ-должна дать имъ именно то, что одинаково пригодится имъ всъмъ; въ этомъ весь ея смысль. Что же это будеть? Это будеть, разумвется, такая подготовка ума, которая приспособить его съ наименьшей затратой силг и времени и съ наибольшей пользой воспринимать ть зчанія, которыя ему понадобятся впослыдствіи. Истина старая, избитая, если хотите, но никъмъ не опровергнутая и неопровержимая.

Если бы моей задачей было составлять программу средней школы, то я, на основаніи сказаннаго, постарался бы вамъ выяснить, что оча должна обнимать: 1) предметы общаго знанія и 2) предметы общаго образованія, съ преобладаніемъ, разумѣется, послѣдней группы, и что къ этой группѣ должны принадлежать науки математическія, физическія и филологическія—соотвѣтственно тремъ методамъ человѣческаго мышленія: дедуктивному, индуктивно-экспериментальному и индуктивнонаблюдательному. Но, какъ я сказалъ вначалѣ, моя задача уже: я намѣренъ говорить объ образовательномъ значеніи только моего предмета, т.-е. античности. Впрочемъ, и тутъ я долженъ принять мѣры къ тому, чтобы вы не взвалили на

меня большей отвътственности, чъмъ ту, какую я хочу и могу на себя взять. Я знаю, многіе ораторы и публицисты доказывають вамъ, что вы совершенно напрасно потеряли то время. которое у васъ пошло на изучение древнихъ языковъ, и вы имъ рукоплещете; я, съ своей стороны, намъренъ вамъ доказать, что вы этого времени не потеряли даромъ, даже рискуя сказать вамъ этимъ непріятное. Но, господа, довольно съ меня одного этого риска; за весь тотъ кругъ представленій и чувствъ, который вы, въроятно, соединяете съ понятіями "классицизмъ" и "классическая школа", я отвътственности на себя брать не хочу. Я прекрасно знаю, что наша классическая школа страдаетъ многими недостатками ти недостатки мъстами больше. мъстами меньше, въ зависимости отъ состава учащихъ и учащихся (а этоть элементь гораздо важнье всякихъ программъ и инструкцій); но я знаю также, что если въ Турціи санитарное дібло плохо поставлено, то отсюда еще не слібдуеть, чтобы медицина никуда не годилась. Итакъ, моя задача-выяснить вамъ не превосходство той или другой гимназіи, или даже гимназіи вообще, а, согласно сказанному, образовательное значеніе античности при такой постановкі ея преподаванія, которую я считаю желательной и, на основаніи собственнаго и чужого опыта, возможной.

Къ рѣшенію этой задачи я и приступаю теперь; все сказанное до сихъ поръ имѣло цѣлью лишь выясненіе ен смысла и расчистку почвы. Возможно, что я на это употребиль слишкомъ много времени, слишкомъ мало полагался на ваше собственное вниманіе, сообразительность и безпристрастіе. Въ этомъ случаѣ прошу меня простить; я проученъ горькимъ опытомъ, притомъ на людяхъ, отъ которыхъ съ гораздо большимъ правомъ можно бы было требовать всѣхъ этихъ прекрасныхъ качествъ, чѣмъ отъ васъ.

## ЛЕКЦІЯ ВТОРАЯ.

Первая антипеза: продолженіе.—Составъ школьной античности.—Древніе явыки какъ таковые.— Ассоціаціонный и апперцепціонный методы усвоенія явыковъ.—Относительная цѣнность чужого явыка какъ дополненія къ родному.—Абсолютная его цѣнность какъ пищи для ума.—Прозрачность правописанія.—Прозрачность флексіи.—Исключенія.—Закономѣрность лингвистическихъ явленій.

Древній міръ-какъ показываеть самое слово-представляеть изъ себя въ высшей степени широкую, богатую и разнообразную область знаній; это действительно -- своеобразный и законченный въ себъ "міръ", но притомъ такой, съ которымъ нашъ современный міръ соединенъ тысячью, большею частью несознаваемыхъ, нитей. Изследование этого міра, использованіе его идей для обогащенія умственной и нравственной культуры современности—а первое безъ послѣдняго безполезно, составляеть завидную задачу той семьи ученыхъ, къ которой я имъю честь и счастье принадлежать; ученикамъ гимназій онъ дълается извъстнымъ лишь въ очень небольшой своей части, путемъ тъхъ своихъ элементовъ, которые входять въ составъ такъ называемаго влассическаго образованія. Эти элементы суть следующіе: во-первыхъ, система обоихъ древнихъ языковъ съ ея тремя составными частями, этимологіей, -семасіологіей (vulgo "слова") и синтаксисомъ; во-вторыхъ, избранныя части лучшихъ произведеній древнихъ литературъ, читаемыя и толкуемыя въ подлинникъ; въ-третьихъ, ознакомленіе съ различными сторонами античности путемъ прохожденія древней исторіи, а также и чтенія образцовъ въ переводъ, разсказовъ о жизни древнихъ, маленькихъ вступительныхъ лекцій о древней философіи, литературъ, государственномъ и уголовномъ правъ, объясненія памятниковъ искусства, рекомендаціи хорошихъ новъйшихъ романовъ изъ жизни древнихъ, а гдъ возможно—и курзорнаго чтенія цълыхъ произведеній на дому и т. д. Съ этихъ трехъ элементовъ мы и должны начать—или, върнъе, съ первыхъ двухъ, такъ какъ третій войдетъ во вторую часть моего курса, посвященную культурному значенію античности.

Итакъ, во-первыхъ: въ чемъ состоитъ образовательное значение древних языков какъ таковыхъ?

Прежде всего, въ методъ ихъ усвоенія. Есть, вообще говоря, два метода усвоенія языка, и эти два метода соотв'ьтствують объимъ кореннымъ функціямъ нашего ума... я васъ предупреждаль, господа, въ прошлой лекціи, что наука объ умственномъ, такъ сказать, пищевареніи, которая одна только и можеть намъ отвътить на вопрось объ образовательномъ значеніи того или другого предмета, называется психологіей; естественно, поэтому, что теперь мы прибъгаемъ къ ея услугамъ. Тъ двъ коренныя функціи, о которыхъ я говорю, называются въ современной психологіи, одна—ассоціаціей, другая апперцепціей; об'в им'вють цілью восприниманіе и воспроизведеніе умственнымъ организмомъ предлагаемой ему пищи, но одна сопровождается большимъ, другая меньшимъ участіемъ вниманія. Если какое-нибудь слово, невольно услышанное мною при извъстной обстановкъ, само собою возникаеть въ моей памяти при повтореніи самой обстановки, то мы приписываемъ это дъйствію ассоціаціи; если же въ обоихъ случаяхъ-и при запоминаніи, и при воспроизведеніи — потребовалось усиліе вниманія, то мы соотв'єтственную функцію нашего ума называемъ апперцепціей. Теперь приложимъ сказанное къ изученію Ассоціаціоннымъ путемъ, т.-е. при пассивномъ языковъ. состояніи вниманія, усвоивается прежде всего родной языкъ; достигается этимъ чисто ремесленная, такъ сказать, сноровка, въ силу которой человъкъ легко владъетъ и распоряжается всъми этимологическими, семасіологическими и синтактическими сокровищами языка, не будучи, однако, въ состояніи отдать

себъ отчетъ въ причинъ, почему онъ ими распоряжается именно такъ, — не зная организма своего языка. Всъ новые языки усвоиваются ассоціаціоннымъ путемъ тъми, для которыхъ они — родные; а въ виду легкости и пригодности этого метода для быстраго овладъванія языкомъ, ему слъдуютъ по возможности и иностранцы. Въ послъднее время ассоціаціонный методъ преподаванія иностранныхъ языковъ проникаетъ и въ школу, и нътъ сомнънія, что онъ, подъ какимъ бы то ни было именемъ, овладъетъ ею со временемъ вполнъ — за вычетомъ, конечно, тъхъ увлеченій, которыми онъ пока еще гръпитъ.

Противоположность къ ассопіаціонному методу составляетъ апперцепціонный. Туть мы первымъ діломъ изучаемъ организмъ языка, вполнъ сознательно усвоивая его этимологію, семасіологію, синтаксисъ, шагъ за шагомъ учась понимать и образовывать сначала простыя предложенія, затымь все болье и болъе сложныя, наконецъ, періоды и соединенія таковыхъ. Достигается этимъ путемъ не ремесленная сноровка, а научное пониманіе языка: человъкъ раньше усвоить, напримъръ, правило о чередованіи временъ, чёмъ станетъ бегло и безошибочно употреблять въ каждомъ данномъ случав требуемое время. А если такъ, то понятно, что все, что памъ говорятъ о пользѣ изученія языка, относится только къ апперцепціонному методу: нагляднымъ примъромъ безполезности (для умственнаго развитія) ассоціаціоннаго метода являются кельнера иностранныхъ отелей, бъгло говорящіе на нъсколькихъ языкахъ. которые они усвоили именно ассопіаціоннымъ путемъ.—Теперь мы видъли, что родной языкъ усвоивается исключительно путемъ ассоціаціи—для него апперцепціонный методъ прямо невозможень, такъ какъ онъ усвоивается въ такомъ возрастъ. когда умъ еще мало приспособленъ къ апперцепціонному изученію чего бы то ни было. Мы видели, далее, что новые иностранные языки, для которыхъ апперцепціонный методъ самъ по себъ возможенъ, тъмъ не менъе, чъмъ далъе, тъмъ болъе отходять въ область ассоціаціоннаго метода, которому они современемъ подпадутъ цъликомъ. Этого движенія намъ никоимъ образомъ не задержать, такъ какъ главная цёль изученія новыхъ иностранныхъ языковъ, -- умѣніе бѣгло говорить или хоть

читать на нихъ,—несомивнно быстрве и легче достигается при помощи ассоціаціоннаго метода. Такимъ образомъ все, что намъ говорится о пользв изученія языковъ, относится исключительно къ изученію языковъ древнихъ.

Прежде чёмъ идти дальше, установимъ объемъ того, что пока доказано. Локазана польза, для умственнаго развитія, изученія древнихъ языковъ вообще; не доказано, что этими языками должны быть именно греческій и латинскій; недоказано, что оба они, а не какой-нибудь одинъ. Но первое возражение не заслуживаеть вниманія, хотя слышать его приходится, къ сожальнію, неръдко: кто рекомендуеть для введенія въ гимназіи вмѣсто греческаго и латинскаго языка-древнееврейскій или санскритскій, тотъ доказываеть этимъ, во-первыхъ, что онъ ни о томъ, ни о другомъ не имъетъ никакого представленія, а во-вторыхъ-слабость такого рода суррогатовъ состоить именно въ томъ, что каждый изъ нихъ оказывается до извъстной степени пригоднымъ лишь по одному изъ тъхъ пунктовъ, по которымъ мы разсматриваемъ пользу античныхъ языковъ, такъ что если всъ суррогаты сложить вмъстъ, чтобы создать эквиваленть по всемъ пунктамъ, то эта сумма окажется и много труднее, чъть античные языки, и дающей, вмъсто гармоническаго пълаго, безпорядочный хаось разрозненныхь, не служащихь поддержкой другь другу знаній. Второе возраженіе, что сказаннымъ пока не доказана необходимость изученія обоихъ древнихъ языковъ, справедливо, --но именно только пока.

Теперь идемъ дальше. Само собою разумѣется, что наиболѣе плодотворными и благодарными для апперцепціоннаго усвоенія должны считаться тѣ языки, которые 1) въ своемъ организмѣ даютъ наиболѣе пищи уму, и 2) по своимъ психологическимъ свойствамъ являются наиболъе желательнымъ дополненіемъ къ родному языку. Начнемъ со второй стороны...

Опять-таки повторяю, господа, вы предупреждены: физіологіи въ области умственности соотвѣтствуетъ психологія, органической же химіи—то, что я назвалъ выше психологическимъ науковѣдѣніемъ; съ помощью этихъ двухъ наукъ намъ удастся когда-нибудь анализировать вполнѣ точно то, что я непоэтично, но правильно назвалъ умственнымъ пищевареніемъ. Образчикъ психологіи въ примѣненіи къ нашей темѣ я привелъ вамъ выше, говоря вамъ объ ассоціаціи и апперцепціи; теперь я долженъ привести образчикъ психологическаго науковъдънія въ применени къ лингвистике. Мы различаемъ въ языкахъ двоякаго рода элементы: во-первыхъ, элементы, выражающіе видимость и вообще предметы непосредственных ощущеній; во-вторыхъ, элементы, выражающіе результаты рефлексів. Первые мы называемъ сенсуалистическими, вторые --- интеллектуали-стическими элементами; это различение, какъ вы увилите, соприкасается съ различениемъ между вещественными и отвлеченными элементами, но не вполнъ съ ними совпадаетъ. Смотря по преобладанію техъ или другихъ элементовъ въ языкахъ мы и языки разбиваемъ на тъ же группы, т.-е. одни языки называемъ сенсуалистическими, а другіе интеллектуалистическими. Если теперь, сообразуясь съ этой точкой зрвнія, составить табель близкихъ намъ языковъ въ видъ прогрессіи, въ которой первымъ членомъ былъ бы языкъ наиболъе янтеллектуалистическій и наименье сенсуалистическій, а послыднимъ -- языкъ наименъе интеллектуалистическій и наиболъе сенсуалистическій, то на обоихъ концахъ этой прогрессіи оказались бы-языки латинскій на одномъ и русскій на другомъ. Особенно разительно это различіе сказалось на систем' спряженія. Дъйствительно, наиболье яркимъ выразителемъ сенсуалистического характера языка является такъ называемый виль глагола, передающій непосредственное впечатлівніе, воспринимаемое органами внъшнихъ чувствъ; напротивъ, выразителями интеллектуалистического характера языка будутъ съ одной стороны времена, съ другой—наклоненія. Времена порожденія сортирующей памяти и рефлексіи; память хранить образы событій въ ихъ правильной исторической перспективъ, проицируя ихъ не на одинъ общій фонъ, а на разные, въ соотв'єтствіи съ ихъ посл'єдовательностью; рефлексія создаеть такія же, такъ сказать, кулисы и для ожидаемыхъ событій въ будущемъ. Вспомните, если кому приходилось переводить полатыни предложенія въ род' сл' дующаго: "когда ты ко мн придешь, мы погуляемъ": въдь "придешь" по-латыни "venies" — такъ и хочется русскому человъку поставить "cum ad me venies, ambulabimus", а это будеть неправильно. Приходъ, въдь, предшествуетъ прогулкъ, это два различныхъ фона

въ будущемъ; вы доджны, беря futurum exactum, сказать: "cum ad me veneris, ambulabimus". Это различение—порожденіе рефлексіи; русскій языкъ его не выражаєть, сливая вст фоны последовательности на общемъ экрант будущности, латинскій же языкъ ихъ выражаеть и требуеть отъ васъ, чтобы вы, пользуясь имъ. прибъгали въ этой рефлексіи. — Еще замъчательнъе въ этомъ отношении наклонения. Они-порожденія той же рефлексіи, не довольствующейся установленіемъ одной только действительности, засвидетельствованной органами внъшнихъ чувствъ, а тщательно отличающей различные углы "наклона" къ дъйствительности даннаго дъйствія, начиная съ его полнаго совпаденія съ ней, продолжая ожидаемостью, затъмъ простой возможностью и кончая нелъйствительностью. Времена и наклоненія особенно развиты въ древнихъ языкахъ. притомъ времена въ латинскомъ, навлоненія въ греческомънапротивъ, виды въ нихъ слабъе представлены, особенно въ латинскомъ. Въ русскомъ языкъ, наобороть, времена едва нам'вчены, наклоненія вполн'в отсутствують, — напротивь, виды получили такое развитіе, какого они не им'єють ни въ одномъ другомъ языкъ. Итакъ, древніе языки — языки преимущественно интеллектуалистическіе; въ качествъ таковыхъ они являются наиболъе желательнымъ дополненіемъ къ преимущественно сенсуалистическому русскому языку.

Тутъ интереснъе всего то, что наши противники, получивъ нъкоторое представленіе объ указанномъ здъсь различіи, эксплуатируютъ его въ свою пользу: "латинскій языкъ", говорятъ они, "по своему строю совершенно различенъ отъ русскаго; стало быть, онъ намъ русскимъ и не нуженъ". Неосновательность этого силлогизма станетъ очевидна, если перенести его на болье матеріальную почву. Представьте себъ экономиста, который сталъ бы разсуждать такъ: "Россія—преимущественно земледъльческая страна; стало быть, ввозить въ нее продукты промышленности нечего, слъдуетъ ввозить хлъбъ; напротивъ, Англія—страна преимущественно промышленная: она нуждается, поэтому, во ввозъ мануфактурныхъ издълій, а хлъба ей не нужно". Въ данномъ случаъ, впрочемъ, исторія приходитъ на помощь теоріи, подтверждая ея выводъ: для всъхъ новыхъ языковъ латинскій языкъ былъ языкомъ-воспитателемъ, съ по-

мощью котораго они были интеллектуализованы; съ его же помощью они, къ слову сказать, послѣ этой первой школы интеллектуализаціи, прошли, какъ мы видѣли, и вторую, доставившую имъ художественность. Творцомъ нѣмецкой художественной прозы былъ Лессингъ, французской—скорѣе всего Бальзакъ старшій, итальянской—Боккачьо; всѣ трое вполнѣ сознательно подражали латинскимъ образцамъ, особенно Цицерону.

Перейдемъ, однако, къ первой сторонъ интересующаго насъ здъсь пункта. Я утверждаю, что древніе языки потому должны считаться наиболъ плодотворнымъ и благодарнымъ матеріаломъ для апперцепціоннаго усвоенія, что они въ своемъ организмъ дають наиболье пищи уму.

Чтобы доказать это, намъ нужно взглянуть нѣсколько внимательнѣе на эту "безплодную степь древнихъ языковъ", какъ ее называютъ наши противники. Начинаемъ съ начала. Съ перваго же урока ученикъ испытываетъ то удовольствіе, что чтеніе не представляетъ ему никакихъ затрудненій, благодаря строгому, почти полному соотвѣтствію произношенія начертанію, звуковъ буквамъ. Ни въ одномъ новомъ языкѣ это соотвѣтствіе не бываетъ столь полнымъ: уже съ этой одной точки зрѣнія латинскій языкъ заслуживаетъ быть первымъ иностраннымъ языкомъ, преподносимымъ мальчику. Вѣдъ гораздо естественнѣе, полагаю я, слово еst сначала произносить "эстъ", а затѣмъ уже, при прохожденіи французскаго языка, усвоить позднѣйшее, истершееся произношеніе "э",—чѣмъ съ самаго начала учить, что одно и то же слово произносится "э", но пишется, по непонятнымъ для ученика причинамъ, est.

Прежде, однако, чѣмъ идти дальше, спросимъ себя, какую пользу намъ принесла эта прозрачность латинскаго языка, сказывающаяся въ соотвѣтствіи произношенія начертанію. Ту ли только, что на усвоеніе произношенія не потребовалось никакого труда? Нѣтъ. Я еще намѣренъ въ одной изъ слѣдующихъ лекцій побесѣдовать съ вами о модномъ нынѣ вопросѣ "облегченія" школьнаго труда и указать вамъ на тѣ серьезныя опасности соціальнаго характера—да, господа, соціальнаго—которыя принесеть съ собой это облегченіе. Но школьный трудъ бываеть двухъ родовъ—трудъ образовательный

и трудъ необразовательный. Подъ образовательнымъ трудомъ я разумъю такой, который заставляеть вась пускать въ ходъ свою сообразительность, подводя частный случай подъ общее правило; такой трудъ будеть въ то же время и нравственнымъ, такъ какъ онъ учить васъ чувствовать надъ собой власть закона, а не произвола, и ничего не принимать на въру безъ достаточнаго основанія. Теперь вспомните тотъ трудъ, котораго вамъ стоило заучиваніе французскаго правописанія въ отличіе отъ произношенія; можно ли его назвать образовательнымъ и нравственнымъ? Почему слово, произносимое какъ "э", пишется то et, то est, то ait и т. д.? Съ какой стати въ doigt "палецъ" появилась эта непроизносимая и ненужная буква g? Отчего honneur, labeur пишутся безъ e послъ r, а demeure. heure черезъ e? На все это отвъта нъть: единственное достаточное основаніе, которое ученикъ можеть всему этому привести, это: "такъ сказалъ учитель" или "такъ стоить въ учебникъ". Положимъ, на дълъ всему этому достаточное основаніе есть-но, господа, это основаніе заключается именно въ латинскомъ языкъ: правописаніе et, est и ait вполнъ понятно тому, кто знаеть, что эти слова восходять къ датинскимъ ct, est, habeat; сверхштатная согласная g въ doigt не смутить того, кто знаеть, что это слово произошло оть digitus; въ правописаніи перечисленныхъ словъ на ewr(e) не ошибется тоть, кто знаеть, что и въ латинскомъ языкъ первая категорія имбеть основы на согласную (honor, labor), а вторая—на гласную (mora, hora). Все это такъ, и я вовсе не имълъ въ виду принизить сказаннымъ французскій языкъ. Но въдь мы имъемъ въ виду ученика, который учится по-французски, не зная латыни; такой, разумбется, никакого закона надъ собой не чувствуеть, чувствуеть одинъ только произволъ. И мит жаль каждаго часа, потраченнаго на такое ученіе: оно не развиваеть, не освобождаеть духа, а напротивъ, закръпощаетъ его, заглушаетъ въ немъ исконное стремленіе доискиваться въ каждомъ случав закона и разумнаго основанія. И вотъ почему я ставлю латинскому языку-а равно и греческому-въ великую заслугу то, что онъ съ нервыхъ же уроковъ освобождаетъ учениковъ отъ этого кръпостного труда.

Ту же прозрачность строя, облегчающую столь важное для развитія ума установленіе причинности, мы встрічаемь и вы дальнъйшемъ, начиная съ этимологіи. Проходятся пять склоненій; почему ихъ именно пять? Я предлагаю ученику образовать во всёхъ пяти родительные падежи множественнаго числа: mensarum, hortorum, turrium, statuum, dierum; затъмъ творительные падежи единственнаго; mensa, horto, turri, statu, die-вездъ тъ же пять гласныхъ, по одной на каждое свлоненіе. Теперь ему ясно, почему въ латинскомъ языкъ пять склоненій: потому что и гласныхъ пять. Но кромъ гласныхъ, бывають еще и согласные; дъйствительно, имъемъ родительные падежи reg-um, capit-um, dolor-um; оказывается, склоненіе такихъ словъ совпадаеть со склоненіями словъ на i, образуя съ ними вм такъ называемое третье склоненіе. Теперь ему понятно, почему въ этомъ третьемъ склоненій иныя слова им'єють въ изв'єстныхъ падежахъ і. ium, ia, а другія -e, um, a.—Затымь естественный вопрось: "а у насъ какъ?" Учитель скажетъ: и у насъ, въ сущности, то же самое; только вы этого не замъчаете, потому что у насъ окончанія поистерлись. А когда будете учиться церковнославянскому языку, то вы увидите, что и у насъ склоненія зависять отъ заключительной гласной основы, что и у насъ есть основы на a, o, i, u (только на e нѣтъ), что и v насъ основы на согласные отчасти соединились съ основами на i.

Въ системъ спряженій то же явленіе: amare, docere, statuere, finire; coгласные примкнули къ основамъ на и: reg-ere, scrib-ere спрягаются такъ же, какъ и statu-ere. Но почему нътъ основъ на о? Потому что рядомъ съ основами на а онъ излишни: глаголъ firmare общій и для firmus и для firma.— Все это еще не научная историческая грамматика, а только осмысленная школьная; путемъ этого осмысленія я внушаю ученику убъжденіе, что языкъ есть царство законности, а не произвола, что каждое явленіе въ языкъ имъетъ свое разумное основаніе. Попробуйте теперь добиться тъхъ же результатовъ съ помощью нъмецкой системы склоненій, этихъ безсмысленныхъ starke, schwache und gemischte Declination, или французской системы спряженій съ ихъ не менъе безсмысленными и произвольными окончаніями ег, ir, oir и re! Въдь для

того, чтобы внести и вкоторый смысль въ французскій языкь, я должень опять-таки воспользоваться помощью того же латинскаго, должень свести французскіе глаголы, аітег, finir, devoir и vendre къ ихъ латинскимъ первообразамъ атаге, finire, debere и vendere! Не даромъ же глубокій знатокъ французскаго языка и французской литературы, Vinet, сказаль, что le latin c'est la raison du français: этимъ самымъ онъ призналь, что французскій языкъ самъ по себѣ гаізоп не имъеть и, какъ языкъ, пищи уму дать не можеть. Воть почему вдвойнъ хорошо, что французскій языкъ, какъ и вообще новые языки, усвоивается ассоціаціоннымъ путемъ, апперцепціоннымъ же путемъ только тѣ, которые по своему организму этого стоять.

А исключенія? спросите вы. Да, конечно; имъй мы латинскій языкъ въ своей власти, мы бы его устроили такъ, чтобы исключеній въ немъ не было; но такъ какъ это не въ нашей власти, то будемъ же радоваться хоть тому, что ихъ такъ немного. Въ самомъ дълъ, вспомнимъ, что въ самомъ дегкомъ изъ русскихъ склоненій (женскихъ на а) совершенно схожія по формъ и ударенію слова томпа, звизда, вода представляють изъ себя, однако, три различныхъ, различно склоняемыхъ типа (I.  $monn\acute{a}$ ,  $monn\acute{y}$ ,  $monn\acute{u}$ ; II.  $sonsd\acute{a}$ ,  $sonsd\acute{y}$ ,— $sonsd\acute{u}$ : III.  $ood\acute{a}$ ,—  $\theta = \theta \partial y$ ,  $\theta \partial \omega$ ); что въ тоже нетрудномъ склоненіи мужскихъ на  $\theta$ односложныя слова распадаются даже на четыре типа (I. споръ, спора, споры, спорот; ІІ. зубъ, зубы, зубы, -зубою; ІІІ. полъ, пола, — полы, полова; IV. стола, — стола, столы, столова); возведемъ, какъ это необходимо при апперцепціонномъ усвоеніи, одинъ изъ этихъ типовъ въ правило-и мы увидимъ, какія у насъ получатся безконечныя вереницы исключеній. Вспомнимъ, затъмъ, объ опредъленіи рода французскихъ и особенно нъмецкихъ существительныхъ — и мы легко согласимся, что въ латинскомъ языкъ исключеній, сравнительно, очень немного.

Но при всемъ томъ они есть и, поскольку они есть, затрудняютъ апперцепціонное усвоеніе языка; что же дѣлаетъ съ ними классическая школа? Какъ школа серьезная, она требуетъ отъ своихъ питомцевъ умственной работы—но лишь постольку, поскольку эта работа образовательна и плодотворна; считая усвоеніе исключеній необходимымъ въ виду своихъ

дальнъйшихъ цълей, но не плодотворнымъ въ смыслъ развитія ума, она облегчила его до последней возможности. Книга знаменитаго экономиста Bucher'a "Arbeit und Rhythmus", въ которой авторъ развиваетъ экономическое значение ритма, какъ облегчающаго работу средства, и узнаетъ въ первоначально безсмысленной и только ритмической рабочей пъсенкъ одинъ изъ главныхъ корней (онъ говоритъ даже: единственный корень) поэзіи — эта книга въ ту эпоху, о которой я говорю, еще не была написана; все же факть, который Бюхеромъ впервые быль тщательно изследовань, сознавался уже тогда. Затъмъ, школа понимала, что имъеть дъло не съ взрослыми, а съ 9-11-лътними мальчиками, для которыхъ заучивание безсмысленнаго, но ритмическаго набора словь составляеть физическую потребность: достаточно, въдь, вспомнить, что эгототь самый возрасть, когда дети при своихъ играхъ такъ любять "считаться", какъ они это называють, при чемъ они какой-нибудь тарабарщиной, лишенной всякаго смысла, но въ ритмической формъ. Опираясь на указанные психологические факты—1) облегчающую, спеціально мнемоническую силу ритма и 2) склонность детей къ заучиванію ритмическаго набора словъ — классическая школа нашла выходъ изъ затруднительнаго положенія, въ которое она была поставлена наличностью исключеній: желая по возможности облегчить своимъ питомпамъ ихъ усвоеніе, она составила тъ знаменитыя стихотворныя правила, которыми насъ постоянно попрекаютъ наши противники. Посл'вдующія времена, изм'єнивъ ц'єли преподаванія, дали возможность значительно сокрагить эти стишки; но въ этой сокращенной формъ они являются и поныны лучшимъ средствомъ для усвоенія требуемаго матеріала. Я самъ ими пользовался, когда быль преподавателемъ въ первомъ классъ: помню, какъ вычурныя сочетанія мудреныхъ словъ и потвшныя риемы вызывали здоровый детскій смехь моихь учениковъ, особенно когда я заставлялъ ихъ, къ концу урока, хоромъ повторять риомованныя правила; а такъ какъ я признаваль здоровый юморь очень полезнымь "вегикуломь" (какъ говорять врачи) при преподаваніи въ младшихъ классахъ, то эти финалы уроковъ обращались въ своего рода веселую игру; и если бы послъ такихъ уроковъ школьный врачъ соблаговолилъ циркулемъ измърить притупленность нервовъ у моихъ мальчиковъ, то онъ остался бы, полагаю я, вполнъ доволенъ.

Такова латинская этимологія; скажу теперь нъсколько словъ и о греческой. Она довершаеть лингвистическое зданіе прибавленіемъ къ нему важнаго отдёла — фонетики. Только греческій языкъ даеть достаточно полную систему звуковъ; только на немъ можно ознакомиться съ такими важными лингвистическими явленіями, какъ стяженія гласныхъ и комбинаціи согласныхъ, благодаря чему организмъ языка дълается еще прозрачные и понятные. Настоящимы торжествомы такого освыщенія языка представляется система спряженія, которую только въ греческомъ языкъ и можно пройти синтетически. Я даю ученику не формы, а ихъ составные элементы: говорю ему. что корень вообще не измѣняется, но что къ нему прибавляются разнаго рода частицы, выражающія время (такъ называемая "примъта времени"), наклонение (такъ называемая "тематическая гласная"), лицо и число ("окончаніе"); учу его обращаться съ этими элементами, предупреждаю его, что принадлежность дъйствія прошлому подчеркивается прибавленіемъ такъ называемаго приращенія, а его совершенность выражается удвоеніемъ — и мой ученикъ уже самъ, ръдко прибъгая къ моей помощи, образуеть мит всю систему глагола. И разумъется, не одинъ только греческій языкъ сталъ ему понятенъ этимъ путемъ-такое разложение формъ на ихъ элементы освъщаеть заодно и строй каждаго языка, строй языка вообще. Съ этой точки зрвнія можно сказать, что латинская этимологія раскрыла ученику анатомію, а греческая—химію языка вообще: вмъстъ взятыя онъ выясняють ему происхождение и образованіе языка, который теперь уже не будеть ему казаться наборомъ чисто условныхъ и произвольныхъ правилъ, а напротивъ — закономърнымъ и величественнымъ въ своей закономърности явленіемъ природы. А насколько важенъ такой взглядь, въ этомъ легко убъдится всякій. Вспомнимъ, что языкъ-та природа, которой мы дъйствительно окружены вездъ и всегда; выясняя ученику законом врность этой природы, пріучая его къ наблюденіямъ въ этой области, мы поддерживаемъ въ немъ тотъ духъ научности, который приспособляетъ человъка ко всякаго рода научному труду. Не могу останавливаться здёсь на этой мысли; сошлюсь, однаво, на "Введеніе въ философію" Фр. Паульсена, который доказываеть, что даже эволюціонная теорія, которой такъ гордится естествознаніе нашихъ времень, была, прежде всего, установлена на латинскомъ языкъ В. Гумбольдтомъ, а затъмъ уже перенесена на явленія матеріальной природы. Эта книга, къ слову сказать, можетъ быть горячо рекомендована тъмъ, которые раздъляютъ неправильное мнѣніе, будто методъ научнаго изслъдованія неразрывно связанъ со своимъ матеріаломъ; впрочемъ, неправильность этого мнѣнія ясна всѣмъ, кто когда-либо изучалъ исторію какой-нибудь науки, или самъ не чуждъ научнаго творчества.

Довольно, однако, на сегодня. Область, со значеніемъ которой я успъль вась познакомить, занимаеть небольшое мъсто не только въ античности вообще, т.-е. въ системъ наукъ о древнемъ міръ, но даже и въ томъ, что можно назвать школьной античностью. Но, съ одной стороны, это-первая область, съ которой имбетъ дъло человъкъ, вступающій въ предълы античности; здёсь, поэтому, насъ встрётила масса принципіальныхъ вопросовъ, которые пришлось, такъ или иначе, выяснить. А съ другой стороны-то въ то же время наиболъе поруганная область: всв противники классического образованія попрекають насъ главнымъ образомъ грамматикой обоихъ древнихъ языковъ, этой "безплодной степью", какъ они ее называють. Я старался вамъ показать, что эта мнимая степь приносить свои плоды, - притомъ плоды, если не всегда сладкіе, то зато здоровые и въ умственномъ, и въ нравственномъ отношеніи. На этомъ я сегодня заканчиваю; на следующихъ лекціяхъ предполагаю нісколько ускорить темпъ — это можно будеть сдёлать безъ ущерба для дёла, такъ какъ оне будутъ посвящены болбе привлекательнымъ-также и съ внъшней стороны-частямъ античности.

## ЛЕКЦІЯ ТРЕТЬЯ.

Первая антитеза: продолженіе. — Лексическій составъ древнихъ языковъ. — «Языкъ—исповъдь народа». — Отраженіе народной души въ словахъ языка. — Отраженіе въ нихъ народнаго быта. — Синтаксисъ. — Эманципація мысли. — Сравнительная неграмматичность русскаго языка. — Стилистическая цънность языковъ. — Античный «періодъ» какъ школа стиля. — Опасность оскудънія и борьба съ нимъ.

Начиная свою третью лекцію объ образовательномъ значеніи античности, считаю полезнымъ напомнить вамъ въ немногихъ словахъ содержаніе первыхъ двухъ, которыя вы прослушали двъ недъли назадъ. Мы видъли, прежде всего, что враждебное отношеніе къ античности значительной части общества не должно имъть для насъ ръшающаго значенія, такъ какъ этотъ сознательный, неблагопріятный вердикть, плодъ заблужденія и обмана, не можеть идти въ сравненіе съ безсознательнымъ благопріятнымъ вердиктомъ того же общества, которое бережеть классическое образование воть уже 15-20 въковъ: "большое a" важнъе "малаго". Мы видъли, затъмъ, что образовательное значение античности должно быть признано фактомъ на основаніи данныхъ опыта, независимо отъ того, удается ли намъ удовлетворительно выяснить, въ чемъ оно состоить -- точно такъ же какъ питательное значение хлъба считалось фактомъ на основаніи данныхъ того же опыта много раньше, чемъ физіологія пищеваренія и органическая химія намъ его доказали аналитически. Обсудивъ затъмъ бъгло и нъсколько другихъ принципіальныхъ вопросовъ, мы перешли

къ темъ, т.-е. къ посильному выяснению образовательнаго значенія античности; установивь, что элементовь классическаго образованія въ гимназіи три-а именно система обоихъ древнихъ языковъ, избранныя части дучшихъ произведеній древнихъ литературъ и ознакомленіе съ различными сторонами античности путемъ прохожденія древней исторіи и т. д. -- мы сосредоточились на первомъ изъ нихъ, на системъ древнихъ языковъ, съ ея тремя составными частями, этимологіей, семасіологіей и синтаксисомъ. Я старался вамъ доказать, что образовательное значеніе древнихъ языковъ какъ таковыхъ заключается прежде всего въ апперцепціонномъ (а не ассоціаціонномъ) методъ ихъ усвоенія, пригодномъ для древнихъ и непригодномъ для новыхъ языковъ; затемъ въ томъ, что древніе языки по своимъ психологическимъ свойствамъ, какъ языки интеллектуалистическіе, являются наиболье желательнымь дополненіемъ къ преимущественно сенсуалистическому русскому языку: наконецъ въ томъ, что они въ своемъ организмъ дають ' наиболе пищи уму. Эту питательность, такъ сказаты, древнихъ языковъ мы установили прежде всего на этимологіи; мы видъли, что оба языка почти свободны отъ той неудобоваримой и лишь засоряющей память примъси, которая обусловливается несоотвътствіемъ правописанія произношенію; что латинская этимологія, благодаря своей сравнительной прозрачности, выясняеть ученику анатомію языка вообще, пріучая его этимъ смотръть на языкъ какъ на закономърное явление природымежду тымь какь вносящія пертурбацію вы дытскій умь "исключенія" въ латинской этимологіи сравнительно немногочисленны, и усвоеніе ихъ можеть быть облегчено до послъдней степени; что, равнымъ образомъ, греческая этимологія, благодаря своей еще большей прозрачности, даетъ возможность расчленить языкъ на его простъйшіе составные элементы — это то, что я назвалъ "лингвистической химіей". Здёсь мы остановились; характеристику объихъ остальныхъ частей системы древнихъ языковъ, семасіологіи и синтаксиса, пришлось за недостаткомъ времени отложить до следующей лекціи, т.-е. до сегодняшней.

Но, господа, прежде чѣмъ перейти къ ея темѣ, считаю умѣстнымъ подѣлиться съ вами нѣкоторыми соображеніями, вызванными отношеніемъ нѣкоторыхъ моихъ слушателей къ

моимъ первымъ лекціямъ. Моей задачей была и есть характеристика античности въ ея образовательномъ значеніи-именно характеристика, а не защита: апологетического элемента я отъ себя вносить не хотълъ. Такой, однако, получился и получается самъ собой въ силу естественныхъ условій: тамъ, гдъ какое нибудь общественное явленіе подвергается несправедливымъ нападеніямъ, всякая правильная его характеристика невольно принимаетъ видъ апологіи. Отсюда дальнъйшее неудобство: обидчикъ склоненъ считать всякій протестъ противъ его обиды обидой, нанесенной ему. Возьму примъръ: натуралистъ (т.-е. разумъется одинъ изъ натуралистовъ) говоритъ, что античность никуда не годится; я ему возражаю и доказываю, что античность годится на то-то и то-то. Стало быть, говорить мой противникъ, по вашему естественныя науки никуда не годятся? Нътъ, г. натуралисть, это будеть вовсе не по моему, совершенно напротивъ: разница между вами и мною состоитъ именно въ томъ, что я и понимаю, и уважаю вашу науку, между тымь какь вы, повидимому, не въ состояни уважать, т.-е. понимать мою.

Повторяю, я въ своихъ лекціяхъ стараюсь только характеризовать мою область; иногда я, въ силу необходимости, защищаю ее и себя, но никогда ни на вого и ни на что не нападаю. Выражусь яснъе: я не только не имълъ въ виду обидъть кого бы то ни было—я никого не обидълъ; это заявленіе я въ правъ сдълать, такъ какъ каждое слово моихъ лекцій было мною обдумано именно съ этой точки зрънія. Если же кто тъмъ не менъе считаетъ себя обиженнымъ, то я позволю себъ ему замътить, что эта его обиженность—плодъ неправильнаго толкованія имъ моихъ словъ, въ которомъ я неповиненъ. Предусмотръть такое неправильное толкованіе не было въ моихъ силахъ: путь истины, повторяю, одинъ, но путей заблужденія безчисленное множество.—А затъмъ перехожу къ темъ.

Объ образовательномъ значеніи этимологіи обоихъ языковъ было сказано въ прошлой лекціи—конечно, очень бъгло, но въдь недостатокъ времени не дозволяетъ намъ идти дальше самыхъ общихъ контурныхъ эскизовъ; теперь на очереди семасіологія, сводящаяся въ гимназіи къ заучиванію "словъ"

того и другого языка. Это заучиваніе тянется черезъ весь гимназическій курсь, такъ какъ оно сопровождаеть чтеніе каждаго автора; спрашивается, какая отъ него польза? Отвъчаю: польза очень большая и разнообразная; но такъ какъ я здъсь имъю въ виду только общеобразовательное значение античныхъ языковъ, то я не буду говорить о важности знанія лексическаго ихъ состава для сознательнаго отношенія къ живушимъ понынъ въ новыхъ языкахъ латинскимъ и греческимъ словамъ, особенно для научной терминологіи, а равно и о важности этого знанія для облегченія и осмысленія изученія романскихъ языковъ, особенно французскаго. Между тъмъ, то общеобразовательное значение болье всего оспаривается. Что за польза, говорять, въ томъ, что я могу назвать собаку полатыни canis, а по гречески хоюу? Развъ мое представление о собакъ благодаря этому обогащается хоть на одну черту?--Когда я слышу подобнаго рода разсужденія—а слышу я ихъ часто-я испытываю такое же чувство, какое испытываетъ химикъ, когда ему въ числъ элементовъ называють воду, или астрономъ, когда ему говорять о вращеніи солнца вокругь земли: на меня въетъ чъмъ-то затхлымъ и старымъ, я убъждаюсь, что вся нов'йшая эволюція лингвистической науки прошла для разсуждающаго безследно. Еще В. Гумбольдтъ вполнъ справедливо сказалъ: die Sprache ist durchaus kein blosses Verständigungsmittel, sondern der Abdruck des Geistes und der Weltanschauung des Redenden; и ту же мысль выразиль у насъ кн. Вяземский въ своихъ стихахъ:

> Языкъ есть исповъдь народа: Въ немъ слышится его природа, Его душа и бытъ родной.

Возьмемъ примъръ: то слово, которое люди говорятъ другъ другу при прощаніи: χαῖρε, vale, adieu, farewell, leb wohl—тутъ, что ни языкъ, то новое представленіе, новая частица народной исповъди. Но, возразятъ, чъмъ же тутъ древніе языки лучше новыхъ? Отвъчаю: во-первыхъ, тъмъ, что они усвоиваются апперцепціонно, согласно сказанному раньше, такъ что тутъ семасіологическое различіе проникаетъ въ сознаніе, между тъмъ какъ въ новыхъ языкахъ при ассоціаціон-

номъ усвоеніи оно въ сознаніе не проникаетъ. Говорящій пофранцузски русскій такъ же мало задумывается надъ тысячу разъ произносимымъ adieu, какъ и надъ своимъ русскимъ "прощай"; напротивъ, по-гречески онъ обязательно учить: χαίρε—собственно "радуйся", затымъ "прощай", по-латыни обязательно: vale—собственно "будь здоровъ", затъмъ "прошай" — и туть-то повъеть на него хоть слегка жизнерадостнымъ духомъ Грепіи, трезвымъ и бодрымъ — Рима; и самъ собою, точно рикошетомъ, явится вопросъ: "а у насъ какъ?" И онъ призадумается надъ тъмъ, что это значитъ, когда мы, разставаясь, говоримъ другъ другу: "прости", "прощай"; и этотъ влочокъ народной исповеди пробудить въ немъ сознаніе, что его родной языкъ-языкъ дъйствительно прекрасный и полный чувства и души. Это—разъ, или върнъе, разъ и деа, такъ какъ постоянно вызываемую охоту къ сравненію съ роднымъ языкомъ я тоже считаю достоинствомъ изученія античной семасіологіи; но это не все.

Третье достоинство-ея прозрачность. Среди вокабуловъ третьяго склоненія встрівчается сог cordis "сердце". "Было у насъ", спрашиваю, "слово того же корня"? Да, было: concordia. — "Итакъ, что значитъ concordia собственно"? — Совмъстность сердепъ (ученикъ скажетъ, конечно: "когда сердца вмъстъ", и это, пожалуй, даже лучше). Итакъ, происхождение отвлеченныхъ понятій изъ конкретныхъ выяснено на примъръ; но вслёдъ затёмъ рикошетомъ является вопросъ: "а у насъ какъ?" И ученикъ въ первый разъ задумается надъ словомъ "согласіе" и своро ръшить, что оно означаеть, собственно, "совмъстность голосовъ" — причемъ ему придетъ въ голову и то, что въ данномъ случав латинскій языкъ, пожалуй, обнаружилъ больше глубины и чувства. Попробуйте достигнуть тъхъ же результатовъ съ французскимъ concorde, въ которомъ ученикъ и не узнаетъ слова coeur, или съ нѣмецкимъ Eintracht, котораго онъ никогда не пойметь, даже если ему объяснить, что tracht происходить отъ tragen.

Четвертое достоинство заключается въ томъ, что слова князя Вяземскаго о языкъ дъйствительно болъе всего примънимы къ древнимъ языкамъ, болъе всего потому, что они—особенно греческій—выросли самобытно, не испытавъ вліянія

другихъ языковъ. Подчеркиваю этотъ пунктъ: греческій языкъ для насъ незамънимъ именно какъ языкъ-самородокъ. Это не значить, разумъется, чтобы въ немъ не было вовсе негреческихъ словъ: таковыя, особенно финикійскаго происхожденія, имъются, но ихъ не только очень немного, -- они касаются только внешняго міра и ничуть не затрогивають народной души. Ла я здёсь и не говорю вовсе объ иностранных в словахъони носять отпечатокъ своего иностраннаго происхожденія, болбе или менъе легко узнаваемый, и никого, поэтому, въ заблужденіе не введуть; ніть, я говорю о словахь, переведенныхь съ иностраннаго языва и, стало быть, внъшнимъ образомъ проникшихъ въ языкъ, а не выработанныхъ народной совъстью; вы легко поймете, что чъмъ больше проценть такихъ словъ, тъмъ менъе языкъ народа служитъ выразителемъ народной совъсти. Такъ вотъ именно такихъ "переводныхъ" словъ въ греческомъ языкъ нътъ; благодаря этому онъ весь, какъ онъ есть, явился отпечаткомъ греческой народной души, такъ что мы, даже если бы вся греческая литература погибла, на основаніи одного греческаго словаря могли бы возстановить эту душу. Напротивъ, новые языки, и въ томъ числъ русскій, вамъ этой возможности не дають; спеціально въ русскомъ языкъ такихъ "переводныхъ" словъ такъ много, что безъ нихъ не только мы, люди культурные, но даже самые неграмотные крестьяне не были бы въ состояніи поговорить другъ съ другомъ "по совъсти". Для примъра, возьмемъ то самое слово, которое занимаеть насъ теперь — слово "совъсть"; можемъ ли мы, можетъ ли народъ безъ него обойтись? Нътъ, очевидно. А между тъмъ, можно ли сказать, что это словоплодъ русской народной совъсти, частица исповъди русскаго народа? Нътъ, господа: въ русскомъ народномъ сознаніи это слово корней не имъеть. Что такое "совъсть"? Расчленимъ его: "въсть" отъ "въдаю", "совъсть" отъ "со-въдаю".... у насъ такого слова или оборота нътъ; мы говоримъ: "я не въдаю гръха за собой", а не "съ собой". Какъ же появилось у насъ это слово? Чисто книжнымъ путемъ, посредствомъ перевода греческаго συνείδησίς (лат. con-scientia), не разъ встрічающагося въ Новомъ Завіті. А συνείδησις — чисто греческое слово и понятіе; по-гречески дъйствительно говорятъ

σύγοιδα εμαυτφ κακόν τι ποιήσαντι, "я знаю вмѣсть съ собою, совершившимъ дурное дъяніе". Понимаете ли вы, что это значить? Это значить воть что. Ты совершиль дурное дъяніе, со всьми предосторожностями, тайно отъ всьхъ людей, и даже, быть можеть, отъ боговъ. Тёмъ не менёе не утёшай себя мыслью, что у тебя нёть свидётелей. Есть нёкто, "знающій это д'яніе витсть съ тобой", и этоть н'якто-ты самъ, божественное начало твоей души, и отъ этого свидътеля тебъ никогда не отделаться, пока ты живъ. И вотъ-продолжаю Эсхила — "ночью вмѣсто сна памятливая забота стучится въ окно твоего сердца, и противъ твоей воли ты учишься быть добродетельнымъ". Итакъ. душа человека двоится: одна часть, земная, оскверняеть себя грѣхомъ, -- другая, божественная, становится строгой свидетельницей и судьей первой; эта вторая часть, "въдающая вмъстъ съ нами" — наша совъсть. Вотъ вамъ опять частица народной исповъди: да, но эта исповъдь-исповъдь преческого народа, составляющая одно цълое съ ученіемъ Эсхила и Платона, а не русскаго, который пріобщиль наше слово путемъ буквальнаго перевода съ греческаго. И такихъ "переводныхъ" словъ у насъ много, и знать ихъ нужно для того, чтобы не приписывать русской народной душть того, что ей чуждо. Выводъ отсюда ясенъ: какъ это ни звучитъ парадоксально, но знать по-гречески нужно, чтобы знать русскій языкъ. Кто требуеть упраздненія греческаго языка и усиленія на его счеть русскаго, тоть этимъ требованіемъ доказываетъ, что онъ самъ не знаетъ русскаго языка, его прошлаго, его души.

Впрочемъ, эта важность греческаго языка для пониманія языка русскаго получилась у насъ лишь въ видѣ попутнаго результата; наша тема здѣсь другая—исключительное значеніе античныхъ языковъ какъ полныхъ и цѣльныхъ отпечатковъ народной души. Но кн. Вяземскій говорилъ не только о душѣ: "его душа и быть родной", гласитъ послѣдній изъ приведенныхъ мною стиховъ. Вы могли спросить: при чемъ тутъ бытъ родной? Выясню и это на примѣрѣ.

Вамъ всёмъ извёстно слово rivalis, перешедшее также и во французскій языкъ; его значеніе—"соперникъ". Но задумывались ли вы надъ его происхожденіемъ? Указать его

можеть любой гимназисть даже младшихъ классовъ: socialis оть socius, rivalis оть rivus. Да, вонечно; но rivus означаеть "ручей" — какимъ же образомъ его производное rivalis получило значеніе "сопернивъ"? А воть какимъ образомъ. Въ Италіи, гдъ дожди въ жаркое время ръдкость, уже въ древности практиковалась система искусственных ворошеній: вода отъ рівки или ключа отводилась съ помощью канала, rivus; къ этому каналу примыкали канавы, проръзывавшія подлежащіе орошенію подя и дуга. Черезъ приподнятый шлюзъ вода въ нихъ вводилась изъ главнаго канала; если земля была достаточно пропитана влагой, шлюзъ опускался—claudite jam rivos, pueri, sat prata biberunt, говорить у Вергилія пастухъ. Теперь вы легко поймете, что въ засуху эта вода каналовъ ценилась очень дорого: при слишкомъ обильномъ орошеніи у верхняго сосъда — нижній сосъдъ могъ остаться безъ воды. Отсюда частые споры между "сосъдями по каналу", между rivales—таково первоначальное значеніе нашего слова; въ этомъ значеніи оно употребляется римскими юристами. Не всегда, однако, эти споры, это соперничество между rivales оставалось на почвъ гражданско-правовыхъ сношеній; бывали случаи много серьезнъе. Отъ обильныхъ дождей питаемый горными ключами каналъ вздулся и разсвиръпълъ; бурной струей текутъ его волны между сдерживающими ихъ плотинами, еще немного-и онъ поравняются съ краемъ плотины нашего крестьянина или прорвуть ее, зальють его поля, разрушать его хижину, разорять его..., если только онъ не прорвутся раньше въ поля его сосъда по ту сторону канала и не погубятъ его. Тиа morsmea vita. И вотъ онъ ночью, вооруженный заступомъ, прокрадывается къ плотинъ сосъда, чтобы ее раскопать и направить разрушительный потокъ на его луга, сады, строенія. Но и сосъдъ не дремлеть: едва раздались первые удары заступа, какъ сбътается челядь, пускается въ ходъ дубье, камни, ножи, происходить кровопролитная драка... между къмъ? Между rivales. Понятенъ вамъ теперь переходъ значенія въ этомъ словъ? Такъ на лексической сокровищницъ языка отражается "бытъ родной" создавшаго его народа.

Вернемся, однако, къ его душъ; затронутый здъсь вопросъ настолько интересенъ и важенъ, что мнъ хотълось бы пояс-

нить его еще нъсколькими примърами. Что такое potens?— "мощный"; a impotens? — изръдка "немощный", но чаще "страстный" — воть вамъ исповедь народа, который въ разуме вильлъ силу, неразумную же страсть отожествляль съ безсиліемъ. Далве: πράσσω— "поступаю"; εὖ πράσσω— "поступаю хорошо", а затъмъ "я счастливъ". Вотъ та ячейка народнаго сознанія эллиновь, изъ которой потомь органически выросла нравственная философія Сократа, видъвшая въ добродътели, т.-е. въ хорошихъ поступкахъ, необходимое условіе счастья, а затъмъ — стоическая этика, учившая, что добродътель сама по себъ дълаетъ человъка счастливымъ. Далъе: үгүүюожо— "познаю, понимаю"; соуусууюско — собственно "понимаю вмъстъ", затъмъ "прощаю"; что это значить? Это значитъtout comprendre c'est tout pardonner: гуманное правило, которымъ прославилась г-жа de Stael, давно уже имълось въ исповъди греческаго народа. Но если христіанинъ молитъ Бога о прощеніи ему грѣховъ, то онъ не можетъ сказать Ему: "пойми ихъ вмъсть со мной"; въ молитет Господней сказано поэтому не σύγγνωθι, а ἄφες, dimitte nobis peccata nostra — "отпусти"; dimitte не удержалось, но его замѣнило равнозначующее perdona, "подари мнъ сверхъ заслуги", которое и понынъ живеть въ романскихъ языкахъ. Я привель это последнее обстоятельство въ виду пятаю достоинства древней семасіологіи: оно состоить въ томъ, что, благодаря ей, мы получаемъ возможность на небольшихъ областяхъ проводить историческія перспективы, которыя и сами по себ'ь интересны и ценны, и поддерживають въ учащихся духъ историзма--- эту сигнатуру современной науки, давшую истекшему XIX въку название saeculum historicum.

Вмѣстѣ же взятыя указанныя достоинства таковы, что благодаря имъ съ лихвой окупается затрачиваемое на усвоеніе античной семасіологіи время; я, по крайней мѣрѣ, знаю по собственному опыту, что этимъ путемъ можно произвести на учащихся самое глубокое впечатлѣніе, пробуждая въ нихъ не только мысли, но и чувства.

Теперь два района "безплодной степи древнихъ языковъ" благополучно пройдены; остался третій — синтаксисъ. Это

вмъсть съ тьмъ для многихъ самый страшный районъ; къ нему преимущественно относится выражение "гимнастива ума", которое наши противники избрали главною мишенью для своихъ насмъщекъ, замёняющихъ у нихъ доказательства. Позвольте противопоставить имъ суждение человъка, который, какъ мыслитель, имълъ представление о процессъ мышления. и выбств съ темъ какъ отепъ современной психологіи не можеть не имъть авторитета въ интересующихъ насъ здъсъ психологическихъ вопросахъ — именно Шопенгауера. "При переводъ на латинскій языкъ", говорить онъ въ своемъ сочиненіи über Sprache und Worte § 299, приходится совершенно освобождать мысль отъ тъхъ словъ, которыя въ подлинникъ ее выражають, чтобы она стояла въ нашемъ сознаніи нагой, какъ духъ безъ тъла; а затъмъ слъдуетъ дать ей совершенно другое, новое тъло при помощи латинскихъ словъ. которыя передають ее въ совершенно другой формъ, такъ что, напр., существительныя подлинника теперь выражены глаголами и т. д. Производство подобной метемпсихозы развиваеть настоящее мышленіе. Здёсь мы имбемъ то же явленіе, которое въ химіи называется status nascens: простая матерія (Stoff), оставляющая одно соединеніе, чтобы вступить въ другое, обнаруживаеть, во время своего перехода, особую и исключительную силу и дъятельность. То же самое относится и къ обнаженной отъ словъ мысли при ея переходъ изъ одного языка въ другой. Вотъ, стало быть, почему древніе языки непосредственно развивають и укрыпляють духъ". И воть, прибавлю, почему Фулье могь справедливо сказать: chaque leçon de latin est une leçon de logique; разумълъ онъ при этомъ, премущественно, урокъ латинскаго синтаксиса, къ которому онъ смъло могъ прибавить и греческій.

Къ положенію Шопенгауера мы еще вернемся; здёсь пока отмѣтимъ, что оно касается лишь одной стороны дѣла; вторая, тоже важная, состоитъ въ томъ, что каждый урокъ латинскаго или греческаго синтаксиса есть въ тоже время и урокъ русскаго языка. Возьмемъ примѣръ: проходя съ учениками греческій синтаксисъ, я предлагаю имъ для перевода по-гречески слѣдующія двѣ фразы: "чтобы его считали благочестивымъ, онъ часто молился", и "чтобъ сердце гнѣвной матери Господь

смягчиль, молюсь". Конструкціи вполнъ одинаковыя — два очевидныхъ предложенія ціли, "молиться, чтобы". Тімь не менъе по-гречески онъ переводятся различно: въ первомъ случав следуеть взять союзь гус съ сослагательнымъ наклоненіемъ, во второмъ —простое неопредъленное наклоненіе. Почему такое различіе? Потому, что его требуеть также и логика: въдь въ первомъ случат "чтобы его считали благочестивымъ" есть только цёль молитвы, во второмъ же случай "чтобъ сердце гнёвной матери Господь смягчилъ" — не только цёль, но и содержаніе; некрасовскій крестьянинь действительно молился: "Господи, смячи сердце гнъвной матери", между тъмъ какъ содержание молитвъ того ханжи неизвъстно, да и не важно. Какъ же вамъ кажется: одному ли только греческому синтаксису научиль я своихъ учениковъ, или же заставиль ихъ относиться сознательно и къ синтактическимъ явленіямъ русскаго языка? Но, возразять намъ, той же цёли можно достигнуть и безъ греческаго синтаксиса: проходите съ ними русскій синтаксисъ систематически, выясняйте на удачно подобранныхъ примърахъ различныя логическія категоріи, совивщаемыя въ одинаковыхъ категоріяхъ грамматическихъи дёло будеть сдёлано. Отвёчу: нёть, этимъ путемъ дёло не будеть сделано. Ученику неть надобности знагь такія тонкости русскаго синтаксиса, чтобы понимать Некрасова, который и самъ врядъ ли ихъ зналъ; но ему необходимо ихъ знать для правильнаго перевода указаннаго рода фразъ по-латыни или по-гречески. Между тъмъ, самый дъйствительный педагогическій пріемъ состоить въ следующемъ: если цель, которую вы поставили ученикамъ, не самоинтересна, то вы достигнете ея не иначе, какъ превращая ее въ средство къ достиженію другой цѣли.

Вообще синтаксисъ, да и прочую грамматику, слъдуетъ проходить именно на древнихъ языкахъ, а не на русскомъ, и вотъ почему.

Первая причина та, что она развилась и выросла именно на древнихъ языкахъ, а не на русскомъ, и потому сидитъ на русскомъ языкъ точно краденое пальто. Какъ удобопримънимы грамматическія категоріи къ латинской фразъ mihi ресипіа deest, и какъ не примънимы онъ къ равнозначущей

русской фразѣ "у меня нѣтъ денегъ"! Какъ объясните вы мальчику, гдѣ здѣсь подлежащее и гдѣ сказуемое? У римлянина grando laedit segetem, у русскаго "градомъ побиваетъ (кто?) посѣвъ"; римлянинъ кочетъ спать, русскому кочется спать; вездѣ видна разница между интеллектуалистическимъ карактеромъ древнихъ языковъ и сенсуалистическимъ—русскаго. Да и всякій, полагаю я, знаетъ, что за безплодное занятіе эти синтактическіе разборы (или анализы) русскихъ предложеній вслѣдствіе постоянныхъ уклоненій живой рѣчи отъ грамматическихъ схемъ.

Да, господа, русскій языкъ сравнительно весьма неграмматиченъ; не будь древнихъ языковъ, изъ которыхъ была заимствована русская грамматика-онъ, въроятно, такъ и остался бы безъ нея. Быть можеть, многіе изъ васъ не увидъли бы въ этомъ большого ущерба: грамматика не пользуется особыми симпатіями молодежи. Но діло не въ симпатіяхъ: никто не можеть отрицать, что грамматива — первый опыть логиви, примъненной къ явленіямъ языка, и что въ этомъ заключается ея образовательное значеніе. Действительно, русскій языкъ въ своемъ синтаксисъ гораздо менъе логиченъ, чъмъ древніе, по той же причинъ, по какой онъ въ своей этимологической части менъе интеллектуалистиченъ: его легче опънить съ психологической, чемъ съ логической точки зренія. Кто знаеть, будь русскій язывъ предоставлень самому себь, —мы имъли бы, вмъсто нынъшней логической-психологическую его грамматику, и при синтактическихъ разборахъ, вмъсто терминовъ "подлежащее, сказуемое, главное предложение и т. д.", употребляли бы термины: "господствующее представление -- отступающее представленіе—замкнутая структура—открытая структура — ассоціативный элементь и т. д. "... Понятно, что въ частностяхъ это себъ представить трудно, такъ какъ психологія синтаксиса только нарождается. Она об'єщаеть быть интересной наукой, но по образовательному значенію она все-таки не можеть сравниться съ испытаннымъ логическимъ синтавсисомъ, и школа имъетъ полное основаніе дорожить этой не очень вкусной, но очень здоровой пищей, — а стало быть и древними языками, изъ которыхъ она, согласно сказанному, естественнъе всего добывается.

Итакъ, преимущественная грамматичность древнихъ языковъ—вотъ первая причина, почему проходить грамматику и въ частности синтаксисъ слъдуетъ именно на нихъ.

Вторая и, пожалуй, главная причина — это полная безцёльность грамматики при ассоціаціонномъ усвоеніи языка. Ученикъ вёдь прекрасно сознаеть, что, производя этимологическій или синтактическій разборъ заданнаго отрывка, онъ ни на іоту не понимаеть его лучше, чёмъ понималь раньше; а потому эти упражненія и не оставять слёда въ его умственномъ развитіи. Напротивъ, при переводѣ каждой почти фразы древняго языка на русскій приходится спрашивать себя, гдѣ здѣсь подлежащее, гдѣ сказуемое, что здѣсь выражаеть ut, слѣдствіе или цѣль, и т. д.; здѣсь грамматическій анализъ является дѣйствительно средствомъ къ повиманію текста, а не цѣлью самъ по себѣ; здѣсь онъ, поэтому, и разуменъ и плодотворенъ.

А затъмъ, прежде чъмъ покончить съ синтаксисомъ и грамматикой вообще, я долженъ заявить, что, по моему мнънію, наши руководства грамматики обоихъ древнихъ языковъ нуждаются въ реформъ. Объ этой реформъ говорить здъсь не мъсто; ограничусь, поэтому, замъчаніемъ, что цълью этой реформы должно быть не столько ихъ сокращеніе, ихъ освобожденіе отъ такъ называемаго балласта, сколько ихъ приспособленіе къ образовательной цъли изученія древнихъ языковъ. Слъдуетъ выдвинуть и развить ту часть грамматическаго матеріала, которая цънна въ логическомъ и психологическомъ отношеніяхъ; слъдуетъ по возможности облегчить усвоеніе той части, которая, не имъя цънности сама по себъ, тъмъ не менъе необходима для пониманія греческихъ и латинскихъ текстовъ; и слъдуетъ пропустить ту, которая ни съ той, ни съ другой точки зрънія не нужна.

Теперь продолжаю.

Къ синтаксису примыкаетъ стилистика; не являясь сама по себъ предметомъ преподаванія, она тъмъ не менъе косвенно проходится, хотя и не систематически, при переводахъ съ древнихъ языковъ на русскій и наоборотъ; она стоитъ, такимъ образомъ, на рубежъ между грамматикой и чтеніемъ авторовъ. Что сказать о ней? Вышеприведенныя слова Шопенгауера при-

мънимо въ ней въ такой же мъръ, если не въ большей еще, чъмъ къ синтаксису. Когда я латинскую фразу Hannibalem conspecta moenia ab oppugnanda Neapoli deterruerunt nepeвожу по-русски "видъ ствнъ удержалъ Аннибала отъ осады Неаполя", то я называю этотъ переводъ "литературнымъ" въ противоположность буквальному, но невозможному по-русски переводу "увидънныя ствны удержали Аннибала отъ имъющаю быть осажденным Неаполя "; при этомъ я, во-первыхъ, убъждаюсь, что выше существительныхъ и глаголовъ стоятъ понятія, которыя сами по себъ не являются ни тъми, ни другими, и лишь вслъдствіе стилистическихъ условій языка, на воторомъ мы говоримъ, выражаются либо тѣми, либо другими; говоря иначе, я учусь эманципировать понятія отъ словъ, которыми они выражаются, а это - необходимая подготовка къ философскому мышленію, къ разсужденію, такъ какъ, по м'яткому выраженію Фр. Ницше, "всякое слово есть предразсудокъ". Во-вторыхъ же, я на тавихъ примърахъ изучаю именно тъ стилистическія условія, о которыхъ было упомянуто только что, узнаю на опыть, что свойственно и что несвойственно и латинской, и русской ръчи. А что латинскій языкь въ этомъ отношеніи дъйствительно незамънимъ-въ этомъ можетъ убъдиться всякій, если онъ потрудится перевести предложенный мною примъръ на любой изъ новыхъ языковъ: l'aspect des murs—der Anblick der Mauern-вездъ существительныя, какъ и по-русски, латинсвій языкъ со своими глаголами стоить особнякомъ; даже грекъ сважеть της πολιορχίας вмъсто oppugnanda. И не думайте, что это странное предпочтеніе, отдаваемое глаголамъ, есть свойство одной только грамматики латинскаго языка-оно стоить въ связи съ самымъ процессомъ римскаго мышленія, которое было именно актуальнымъ, а не субстанціальнымъ, и нашло себъ высшее выражение въ римской религи: римская религія, поскольку она была римской, основывалась на обоготвореніи актовь, была религіей актуальной, а не субстанціальной. Кто бы могь думать, что существуеть такая интимная связь между столь разнородными предметами, какъ грамматика-и религія? А между темъ она есть, и своимъ существованіемъ лишній разъ доказываетъ правильность много разъ приведеннаго слова: "языкъ есть исповъдь народа".

Это разъ. Но если въ этомъ отношении латинский языкъ (съ греческимъ) является средствомъ для теоретического познаванія языка и языковъ, то въ другомъ отношеніи онъ справедливо можеть быть названъ школой для практическаго усовершенствованія стиля. Я должень подчеркнуть факть, что мы стоимъ зявсь на вполнъ тверлой почвъ исторического опыта: какъ я уже замътилъ выше, народы запада выработали свою художественную прозу именно на латинскомъ языкъ, путемъ старательнаго его изученія и сознательнаго подражанія ему. Ла и у насъ художественна проза, поскольку мы ею обладаемъ, результать той строгой школы, которую нашъ языкъ прошель вь такъ называемый ложно-классическій періодъ; обладаемъ же мы ею еще только въ слабой степени, и можно по праву утверждать, что русскій языкъ еще далеко не вполнъ развернулся, не нашель той художественной формы, которая бы соответствовала его природной силе и гибкости. Но вы можете меня спросить, благодаря какимъ же своимъ качествамъ латинскій языкъ быль и еще можеть быть воспитателемъ стиля для насъ; постараюсь дать и здёсь по возможности ясный и краткій отв'єть, а для этого выберу изъ многихъ сюда относящихся сторонъ латинской стилистики одну, особенно яркуюnepiods.

Прошу туть прежде всего оставить въ сторонъ одинъ предразсудовъ: если вы думаете, что періодъ выражаеть собой лишь нышность стиля, что это какой-то торжественный трезвонъ, громкій для слуха и безсодержательный для мысли, то вы глубоко заблуждаетесь. Для мыслителя, вслёдствіе сложности взаимнаго тяготвнія частей и частиць занимающей его въ важдомъ данномъ случав мысли, періодъ — этотъ живой организмъ съ его столь опредъленно выраженнымъ подчинениемъ второстепенныхъ предложеній главнымъ, а третьестепенныхъ второстепеннымъ, -- является необходимой крупной единицей разсужденія, безъ которой построеніе доказательства было бы такъ же затруднено, какъ сложныя алгебраическія вычисленія безъ заключенныхъ въ скобки полиномовъ; но для того, чтобы служить этой цъли, періодъ долженъ быть вполнъ удобообозримъ; удобообозримость же достигается разнообразіемъ подчиненности. Степеней подчиненности три: есть предложенія главныя, придаточныя полныя

и придаточныя сокращенныя. Первыя двё общи всёмъ культурнымъ языкамъ; совершенство языка въ смыслъ періодизаціи зависить отъ наличности и распространенія въ немъ третьей степенисовращеннаго придаточнаго предложенія. Въ этомъ отношеніи изъ близкихъ намъ языковъ ниже всъхъ стоить языкъ нъмецкій; это-языкъ двустепенный, совращеніе придаточныхъ предложеній въ немъ почти не допускается. "Человікъ, никогда не учившійся", вы не можете передать сокращеннымь относительнымъ предложениемъ: "ein Mensch nie gelernt habender" вы должны взять полное относительное предложение: \_ein Mensch, der nie gelernt hat ". Выше стоятъ романскіе языки: они допускають сокращение нъкоторыхъ обстоятельственныхъ предложеній путемъ главнымъ образомъ двепричастныхъ конструкцій (ayant appris... и т. д.), но не относительныхъ и не дополнительныхъ. Еще выше стоить языкъ русскій: въ немъ возможны совращенія и нікоторых вобстоятельственных предложеній путемъ двепричастныхъ, и относительныхъ путемъ причастныхъ конструкцій, хотя и съ ограниченіями; сокращеніе дополнительных предложеній, однако, невозможно и здівсь. Наибольшей степени совершенства достигли языки древніе: они сокращають и обстоятельственныя предложенія (притомъ греческій — всь. латинскій — лишь ніжоторыя), и относительныя (притомъ не только при тъхъ же подлежащихъ, но, благодаря такъ называемымъ ablativus или genitivus absolutus, и при различныхъ), и дополнительныя (благодаря accusativus cum infinitivo). Итакъ, древніе языки, какъ вполнѣ трехстепенные, наиболъе совершенны въ смыслъ періодизаціи; изъ новыхъ же языковъ къ нимъ наиболъе приближается языкъ русскій.

Но тѣ достоинства, которыми сама природа надѣлила русскій языкъ, остаются большею частью втунѣ. Къ сожалѣнію, непосредственно воспитательной роли древніе языки по отношенію къ русскому въ новыя времена не играли; въ древнія времена русской исторіи греческій языкъ дѣйствительно, какъ мы видѣли, былъ воспитателемъ русскаго, и за это спасибо ему: тогда именно и сложились природныя стилистическія силы этого послѣдняго. Нѣтъ, я говорю о новыхъ временахъ, когда вырабатывалась наша художественная проза, вплоть до нашихъ дней. Посмотрите, какой огромный процентъ въ нашей лите-

ратурѣ (въ широкомъ смыслѣ) составляеть литература переводная; можете ли вы допустить, что эта литература остается безъ вліянія на языкъ? А между темъ переводять у насъ почти исключительно съ французскаго, нъмецкаго, англійскаго, т.-е. съ такихъ языковъ, которые, какъ двустепенные, въ стилистическомъ отношении стоятъ ниже русскаго (въ другихъ отношеніяхъ они выше, но это насъ здісь не касается). Переводчиви, а съ ними и ихъ читатели, пріучаются не пускать въ ходъ всъхъ стилистическихъ силъ родного языка, низводятъ его до уровня тъхъ, съ которыхъ они переводять; результатъоскудение русского языка. Въ одномъ направлении съ этими переводами дъйствуетъ и другая разрушительная сила: нездоровое стремленіе приблизить литературный языкъ къ естественно небрежной разговорной рѣчи; а съ тѣхъ поръ, какъ литературная русская рёчь изъ рукъ писателей перешла въ руки публицистовъ. опасность оскудения стала еще сильнее.

Я прошу васъ, господа, серьезно взвъсить тъ соображенія, которыя я привожу вамъ здъсь — не сомнъваюсь, что многіе изъ васъ ихъ слышатъ впервые и не брать на въру утъщеній моихъ противниковъ, которые то, что я называю здёсь оскудениемъ, выдають за естественность и говорять вамъ о прелести простоты. Что касается естественности, то мы давно отказались отъ плодотворнаго въ свое время заблужденія Руссо, который естественность смъщиваль съ примитивностью, и вернулись къ опредъленію Аристотеля, что естественность заключается въ совершенствъ, а не въ зародышъ: для русскаго языка, трехстепеннаго по своей природь, естественень богатый періодъ, а не убогая стилизація западныхъ языковъ и разговорной ръчи. Что же касается прелести простоты, то если вы ею такъ увлекаетесь, - что же, отбросьте въ музыкъ хроматику, вернитесь къ семиструнной, а то и къ четырехструнной лиръ; отбросьте и авкорды. объявите верхомъ музыкальной прелести исполняемаго однимъ пальцемъ "чижика". Отбросьте, равнымъ образомъ, роскошную палитру Рафаэлей и Рубенсовъ, или нашихъ Ръциныхъ и Васнецовыхъ, вернитесь—какъ это, впрочемъ, и дълаютъ нъкоторые художники-декаденты — къ живописи четырьмя красками безъ оттънковъ; все это — прелесть простоты... Нѣтъ, господа: въ рукахъ вашихъ и вашихъ сверстниковъ будущее вашего родного языка. Помните, что въ Афинахъ считалось долгомъ чести каждаго гражданина, чтобы онъ унаслъдованное отъ отцовъ достояніе передалъ сыну не уменьшеннымъ, а скоръе увеличеннымъ; кто этого не дълалъ, про того говорили, на картинномъ языкъ тъхъ временъ, что онъ "съълъ отцовское добро", та татриа катъебубокъх, и подвергали его атими. Вспомните строгій судъ теперешней Франціи въ лицъ Тэна надъ французской академіей XVII в. за то, что она, увлекаясь стремленіемъ къ простотъ, допустила (лексическое) оскудъніе роскошнаго языка Рабелэ; берегитесь, какъ бы и про васъ потомки не сказали, что вы въ области языка "съъли отцовское добро".

Конечно, вы изъ моихъ словъ не выведете заключенія, что я приглашаю васъ вездъ и всегда говорить и писать трехстепенными періодами; въдь если я совътую вамъ развивать свои физическія силы, то это не значить, что вы, чтобы передать сосъду чашку кофе, должны пускать въ ходъ объ руки и упираться всемъ корпусомъ. Неть: мое утверждение сводится къ тому, что образованный русскій должень умють строить сложные и въ то же время удобообозримые періоды тамъ, гдъ этого требуеть мысль, гдъ это нужно для логической или психологической полноты разсужденія или изложенія. И воть въ этомъ отношеніи классическая школа, при руководствъ знающихъ свое дъло преподавателей, можетъ оказать русскому языку существенную услугу. Нъмецкая и французская проза, вслъдствіе своего еще меньшаго совершенства, для насъ вполнъ безполезны; только античная проза, принуждая насъ при переводъ пускать въ ходъ всъ стилистическія достоинства нашего языка, можетъ служить школой для нашихъ стилистовъ и спасти русскую ръчь отъ угрожающихъ ей серьезныхъ и невозвратимыхъ утратъ.

Тутъ я предвижу, однаво, слъдующаго рода возраженіе: можно ли ожидать пользы для русскаго языка отъ классической прозы, когда вы сами, господа классики, портите его своими стилистическими перлами? Не вами ли изобрътено "онъ нанесъ войну", "онъ былъ отсъченъ относительно головы" и т. п.?

Возражение это въ значительной степени устаръло: конечно,

въ тв времена, когда преподавание классическихъ языковъ было поручаемо лицамъ, плохо знавшимъ русскій языкъ, другого и ожидать недьзя было. За вычетомъ же этихъ ненормальностей остается въ силъ вотъ что: мы, классики, дъйствительно иногда, съ педагогической пълью, прибъгаемъ къ переводу дословному, который я называю "рабочимъ переводомъ" (по аналогіи термина "рабочая гипотеза"); такъ, напримъръ, я не могу выяснить ученику, учащемуся только по-латыни, а не вполнъ владъющему ею, стилистическое различіе между Hannibalem conspecta moenia ab oppugnanda Neapoli deterruerunt u "eudz стънъ удержалъ Аннибала отъ осады Неаполя" — иначе какъ сопоставляя съ этимъ последнимъ "литературнымъ переводомъ" также и рабочій переводъ "Аннибала увидомныя стіны удержали отъ имъющаго быть осажденным Неаполя". (Иногда учитель потребуеть отъ ученика рабочаго перевода для того, чтобы убъдиться, что онъ работалъ самостоятельно: но это уже скоръе педагогически-полицейская, чъмъ педагогически-образовательная мера). Но во всехъ такихъ случаяхъ рабочій переводъ — не болъе какъ переходная ступень, соотвътствующая такой же переходной ступени въ работъ самой мысли; бываетъ, что человъвъ останавливается на немъ, но это-плодъ льности или небрежности, который терпимъ быть не долженъ. Рабочій переводъ — то же, что негативъ для фотографа: онъ такъ же необходимъ, какъ переходная ступень, и такъ же недопустимъ, какъ окончательная цъль и окончательный результать нашего труда.

Но, отвѣтять, называйте это негативомъ или какъ вамъ угодно будеть, а все-таки эти безобразные "рабочіе переводы" существують, ученикъ ихъ слышить, они безсознательно отзываются на его стилѣ, искажая и извращая его.—Нѣтъ, отвѣчу, они не отзываются на немъ; если вы другого мнѣнія, то я прошу васъ указать мнѣ одинъ примѣръ такой порчи русскаго языка, которой мы были бы обязаны вліянію античной рѣчи. Вы его не найдете; уже таковъ характеръ этой послѣдней, что языкъ-ученикъ воспринимаетъ изъ него одно только здоровое, ведущее къ интеллектуальному и художественному совершенствованію, и безсознательно выдѣляетъ все то, что заставило бы его уклониться отъ этой восходящей колеи. Мо-

жемъ ли мы сказать то же самое и про новые языки? Спросите ревнителей чистоты русскаго языка, насколько они довольны темъ симбіозомъ русскаго языка съ французскимъ, осязательнымъ результатомъ котораго явился пресловутый французско-нижегородскій жаргонъ. Я не говорю здісь о такихъ позорныхъ проявленіяхъ лингвистическаго недомыслія, кавъ идіотская поговорка "онъ не въ своей тарелкв", заклеймленная еще Пушкинымъ и все еще не вышедшая изъ употребленія поговорка, доказывающая, что ея творецъ никакого другого значенія французскаго assiette, кром' гастрономическаго, не зналъ. Нътъ, оставимъ это; но что скажете вы объ оборотахъ вродъ "это происшествіе имъло мъсто тогда то", "это меня устраиваетъ", "кровавая баня", "государственный ударъ" и т. д. Античнаго они происхожденія? Нътъ. Скоръе можно сказать, что школа античности учить насъ, — въ силу той усиленной сознательности, которую она сообщаеть своимъ ученикамъ въ области лингвистическихъ явленій — замбчать ихъ несвойственность и избъгать ихъ.

Ловольно, однако, о стилистикъ и о языкахъ вообще. Все ли я вамъ высказалъ и развилъ? Нътъ, далеко не все. Я не говориль вамь о томъ важномъ фактъ, что мы только на древнихъ языкахъ можемъ проследить, такъ сказать, историю воплощенія мысли въ словахъ; переходя отъ Гомера къ Геродоту, далбе въ Өукидиду, Ксенофонту, Платону, отъ нихъ къ Лемосоену и заканчивая Цицерономъ, мы видимъ, какъ духъ борется съ матеріей річи, какъ онъ путемъ послідовательныхъ интеграцій разрозненныхъ ея частей вводить въ нее порядокъ и градацію подчиненія и изъ самостоятельныхъ предложеній тавъ называемаго "нанизывающаго стиля" (λέξις εἰρομένη) создаеть объединенный и централизованный періодъ, приблизительно такъ же, какъ изъ самостоятельныхъ и самодовлеюобщинъ создается объединенное и централизованное государство. Это, да и много другого, я долженъ пропустить; я и такъ боюсь, что утомилъ ваше вниманіе, такъ долго языкъ. Но, господа, останавливаясь на эта обстоятельность не была несоразм'трной: в'тдь и вы, ученики гимназій, употребили много времени на усвоеніе обоихъ древнихъ языковъ и тоже, можетъ быть, склонны думать, что этого времени было слишкомъ много. Я же взялся доказать вамъ, вопреки мнънію многихъ, что время, употребленное вами на изученіе античности, не было потрачено безъ пользы; не могъ я въ виду этого не остановиться на той пользъ, которую вамъ принесло изученіе системы древнихъ языковъ, какъ таковыхъ.

Но, разумъется, не ради этой только пользы заставляли васъ учиться по-латыни и по-гречески: главное значение древнихъ языковъ—то, что они открывають намъ непосредственно доступъ къ античной литературъ и, косвенно, къ античной культуръ въ самомъ широкомъ смыслъ. Моя ближайшая тема поэтому — выяснить вамъ образовательное значение античной литературы; ее я намътилъ для слъдующей же, второй сегодняшней лекции.

## ЛЕКЦІЯ ЧЕТВЕРТАЯ.

Первал антитеза: окончаніе. — Чтеніе памятниковъ. — Подлинники и переводы. — Переводимое и непереводимое. — Учебно-нравственная точка зрѣнія. — Моральные, аморальные и имморальные предметы. — Переубъдимость. — Учебно-интеллектуальная точка зрѣнія. — Интеллектуализмъ и универсализмъ. — Историческая перспектива. — Оптимизмъ. — Чувство правды: его два требованія. — Заключеніе.

Переходя отъ древнихъ языковъ къ античной литературъ, я испытываю пріятное ощущеніе человъка, который изъ изгоя общественнаго митенія превращается въ гражданина, если не полноправнаго, то, по крайней мъръ, съ нъкоторыми правами. Значительная часть современнаго общества, даже у насъ въ Россіи, признаеть важность изученія античной литературы, особенно греческой; полагають только, что для этого изученія нътъ надобности обращаться къ подлинникамъ — можно удовольствоваться переводами.

Когда въ вомиссіи по реформѣ средней школы, членомъ которой я имѣлъ честь состоять, обсуждали вопросъ о желательныхъ улучшеніяхъ въ учебномъ планѣ реальныхъ училищъ, то просвѣщенные ревнители этого столь важнаго и необходимаго у насъ типа образовательной школы высказывали пожеланіе, чтобы въ его программу было введено изученіе также и античной литературы — но, конечно, въ переводахъ. Если эта идея осуществится, то различіе между классической и реальной школой по интересующему насъ здѣсь вопросу сведется, главнымъ образомъ, къ тому, что классическая школа будетъ знакомить своихъ питомцевъ съ подлинниками тѣхъ

произведеній, которыя питомцы реальной школы будуть читать въ переводахъ. Слёдуеть ли въ этомъ различіи признать преимущество классической школы, и если да, то почему? Другими 
словами: могуть ли переводы замёнить подлинники, и если 
нётъ, то въ чемъ состоить ихъ недостаточность? Вотъ вопросъ, 
котораго я не могу обойти молчаніемъ; не опасайтесь, однако, 
что онъ отвлечетъ насъ отъ нашей темы. Нётъ; по моему 
убъжденію, въ правильности котораго я надёюсь убъдить и 
васъ, сокровища античной литературы распадаются на такія, 
которыя можно перенести также и въ переводы, и такія, 
которыя неразрывно связаны съ формой подлинника; такимъ 
образомъ, отвётъ на поставленный только что вопросъ будетъ 
въ то же время и характеристикой античной литературы.

Какъ видите изъ этихъ моихъ словъ, я не принадлежу къ безусловнымъ противникамъ переводовъ. Я самъ выступалъ въ роли переводчика и издаль очень крупный по объему томъ, который, смъю надъяться, займеть не послъднее мъсто въ нашей переводной литературь; но именно поэтому я знаю, что можеть передать переводь и чего нъть. Кто приглашаеть васъ довольствоваться переводомъ вмъсто подлинника, тотъ разсуждаеть точно такъ же, какъ если бы онъ вамъ говориль: къ чему вамъ ходить въ консерваторію слушать симфоніи Бетховена или Чайковскаго, когда вы можете съ гораздо болышимъ удобствомъ ознакомиться съ ними на дому по переложеніямъ для фортепіано. Вы знаете, между тъмъ, что это и такъ и не такъ: переложение даетъ вамъ кое-что, но не все, и чъмъ художественнъе, чъмъ глубокомысленнъе симфоническое произведеніе, тъмъ менье можеть его замьнить фортепіанное переложеніе, такъ какъ тонкость мысли и формы достигается именно умълымъ пользованіемъ характерными особенностями каждаго инструмента, которыхъ рояль воспроизвести не можетъ. То же самое и здъсь. Возьмите начало Цезаря: Gallia est omnis divisa in partes tres, "вся Галлія разделена на три части" переводъ вполнъ передаетъ подлинникъ, ничего въ немъ не пропущено. Возьмите возгласъ Өетиды у Гомера, когда она узнаетъ о постигшемъ ея сына, Ахилла, несчастіи: й дос босарістотожеіа, "о я, на горе себъ родившая лучшаго въ мірь героя — и здысь все передано, только для этой полной передачи мнѣ пришлось вмѣсто одного слова подлинника взять въ переводѣ цѣлыхъ восемь; а какъ отъ такого разбавленія страдаетъ сила выраженія, это вы легко поймете. Возьмите, наконецъ, характеристику авинянъ у Өукидида въ надгробной рѣчи Перикла: φιλοχαλοῦμεν μετ' εὐτελείας καὶ φιλοσοφοῦμεν ἄνευ μαλακίας—туть уже у переводчика руки опускаются. Конечно, онъ пойметь, что здѣсь идетъ рѣчь о народѣ-художникѣ, отдѣлившемъ художественную красоту формы отъ притязательной пышности матеріала, о народѣ-мыслителѣ. сумѣвшемъ избѣгнуть разлагающаго вліянія силы мысли на силу воли,—но втиснуть эти два сужденія въ форму той краткой, звонкой и мѣткой антитезы, которую они имѣютъ у Өукидида, представится ему по справедливости неисполнимой задачей.

Итакъ, не будемъ пренебрегать переводами, но не будемъ также считать ихъ достаточной замёной подлинника. Шопенгачеръ сказалъ, что они относятся въ подлинниву (онъ имъетъ въ виду античную литературу), какъ цикорій къ кофе; кто-то другой сказаль, что они передають лишь изнанку ковра... Это, пожалуй, несправедливо; скорбе можно будеть сказать, что при своеобразныхъ условіяхъ древней річи каждый переводъ древняго произведенія на одинъ изъ новыхъ языковъ будеть относиться къ подлиннику приблизительно такъ же, какъ деревянныя модели человъческого тъла, которыми пользуются при прохожденіи анатоміи, къ дъйствительному человъческому тълу: они даютъ общее понятіе о структуръ и содержаніи подлинника, но его тонкостей въ нихъ не ищите. Но и эти модели бывають различны: есть между ними дъйствительно художественныя, приносящія несомнінную пользу; есть и грубыя, аляповатыя, дающія совершенно превратное представление объ оригиналъ. Наши переводы древнихъ авторовъ относятся, къ сожаленію, въ громадномъ большинстве случаевъ къ этой последней категоріи; очень мало такихъ, въ которыхъ мы могли бы найти хоть намекъ на художественность. Что жъ! будемъ желать и стараться, чтобъ ихъ было больше: другого ничего не остается. Но какъ бы они ни были совершенны-все-таки остается въ силъ правило, что толковать античность, всесторонне разбирать ее можно только на подлинникахъ, точно такъ же какъ изучать структуру тканей

человъческаго тъла можно только въ натуръ, а не на деревянныхъ моделяхъ.

Но именно этотъ методъ толкованія не всёми признается полезнымъ. Не лучше ли, въ самомъ дёлё, прочесть десять книгъ Ливія въ переводё, чёмъ одну въ подлиннике? Вы понимаете, что я говорю здёсь о такъ называемомъ статарномъ чтеніи древнихъ авторовъ въ гимназіи. Есть ли отъ него польза, и если да, то въ чемъ состоить она?

Тутъ, господа, я долженъ первымъ дѣломъ выдвинуть ту точку зрѣнія, которую я называю учебно-правственной... Я долго колебался, слѣдуетъ ли мнѣ о ней говорить передъ вами; люди, мнѣнію которыхъ я придаю значеніе, совѣтовали мнѣ не дѣлать этого, да и самъ я сознаю, что это было бы благоразумнѣе. Но служеніе истинѣ не всегда совмѣстимо съ благоразуміемъ, и я все-таки рѣшился сообщить вамъ свои взгляды на этотъ счетъ, такъ какъ я имъ придаю очень большое значеніе, и надѣюсь, что вы поймете и оцѣните ихъ лучше, чѣмъ нѣкоторые изъ тѣхъ, которые слышали ихъ отъ меня раньше. Все же я прошу васъ отнестись къ тому, что я имѣю вамъ сказать, съ особеннымъ вниманіемъ.

Что это такое, прежде всего, учебно-нравственная точка эрънія?

Ни наука, ни ученіе непосредственно правственныхъ цілей не преслъдують. Ихъ объекть—истина; обладание же истиной само по себъ не дълаеть человъка правственнъе. Нътъ, не обладаніе истиной, а тотъ путь, которымъ она намъ досталась, то усиліе, которое мы сділали надъ собой, чтобъ ее признать воть вь чемъ заключается нравственный элементь науки и ученія. Въ томъ, что вы признаете вращеніе земли вокругъ солнца, еще ничего нравственнаго нътъ; по если вы вначалъ усвоили противоположное мнение и затемъ, ознакомившись съ доводами вашихъ противниковъ, преклонились передъ истинойвоть это быль нравственный подвигь: изъ столкновенія истины съ человъческимъ умомъ произошло нравственное качество последняго — правдивость. "Вначале я спориль съ вами, но теперь вижу, что быль неправъ" — вотъ девизъ правдивости. и то ученіе, которое даеть поводь къ нему, я называю нравственнымъ. Такова учебно-нравственная точка зрънія; теперь

примънимъ ее къ предметамъ гимназическаго преподаванія. Предупреждаю васъ, что отношеніе каждаго предмета вообще къ нравственности бываетъ троякимъ: благопріятнымъ, неблагопріятнымъ и безразличнымъ. Благопріятно дъйствующій на нравственность предметъ мы называемъ моральнымъ; неблагопріятно дъйствующій—имморальнымъ; безразличный—аморальнымъ (очень некрасивое слово, которое я употребляю лишь скръпя сердце, но обойтись безъ него нельзя). Такъ какъ я объяснилъ, въ какомъ значеніи я здъсь понимаю слово "нравственность", то я надъюсь, что оно никакихъ недоразумъній не вызоветъ; своихъ противниковъ—если бы таковые оказались въ этой аудиторіи — я прошу твердо запомнить это мое объясненіе и воздерживаться отъ всякихъ каламбуровъ по поводу нашего слова, какъ бы они ни были соблазнительны.

Итакъ, каково отношение къ этой учебной нравственности учебныхъ предметовъ?

Начнемъ съ античной литературы, изучаемой въ подлинникѣ — съ того, что принято называть "чтеніемъ авторовъ". Представляю себя въ роли учителя; передо мной текстъ, который я долженъ объяснить, но — такой же текстъ находится и передъ каждымъ изъ учениковъ. Поясню вамъ, что это значитъ. Давая ученику въ руки текстъ, я даю ему этимъ самымъ общее поле для наблюденій и изслѣдованій; на этомъ полѣ я буду его руководителемъ, но не болѣе: онъ имѣетъ и право и возможность контроля, и надъ нами обоими властвуетъ высшая инстанція — истина. Беру примѣръ изъ Горація:

Scribendi recte sapere est et principium et fons.

Между мною и ученикомъ возникаетъ споръ о томъ, куда отнести гесте. Онъ отнесъ его къ scribendi и перевелъ "бытъ умнымъ—вотъ начало и источникъ того, чтобы правильно писатъ". Мнъ почему-то показалось, что гесте слъдуетъ отнести къ sapere, и что переводить надо "правильно мыслить—вотъ начало и источникъ писательства". Ученикъ не сдается: "цезура, говоритъ онъ, стоитъ между гесте и sapere, разъединяя ихъ, такъ что уже по этой причинъ удобнъе соединять гесте со scribendi: того же требуетъ и смыслъ, такъ какъ умъ—источникъ не всякаго писательства, а только хорошаго, пра-



вильнаго; можно въдь писать и вовсе безъ ума". — "Это върно", отвъчаю, "но цезура часто разъединяетъ соединенныя смысломъ слова (привожу примъры), такъ что это соображеніе имбеть только вспомогательное значеніе; что же касается вашего второго соображенія, то о неправильномъ писательствъ поэтъ и говорить не станетъ". — "Все-таки", говоритъ ученикъ, "оказывается, что мое толкованіе имъеть больше основанія". ... "Ніть", отвічаю, "такъ какъ при вашемъ толкованіи слово 'зареге останется безъ опред'яленія, въ которомъ оно, однако, нуждается: это — слово безразличное, его первоначальное значеніе— «имъть извъстный вкусь» (отсюда—sapor. франц. saveur), а затёмъ «имёть извёстныя умственныя свойства». Для того, чтобы получить значеніе «быть умнымъ», оно нуждается въ опредъленіи, въ этомъ самомъ recte, которое вы отъ него отнимаете". - "Почему же", спрашиваетъ ученикъ, "вѣдь отъ sapere происходить причастіе sapiens, а его значеніе — положительное «умный», а не безразличное «имъющій извъстныя умственныя свойства» ".— "Это не доказательство", отвъчаю, такъ какъ причастія отъ безразличныхъ глаголовъ, превращаясь въ прилагательныя, часто получаютъ положительное значеніе; такъ отъ безразличнаго pati «переносить» вы образуете patiens «хорошо переносящій, терпъливый». А вы найдите мнъ примъръ, чтобы самый глаголъ зареге безъ опредъленія имъль положительное значеніе «быть умнымь»!"— Ученикъ пока умолкаетъ, а на слъдующемъ урокъ преподносить мив изъ того же Горація примерь sapere aude — «решись быть умнымъ». — "Да, это върно", говорю я ему, "я былъ неправъ". — Привожу этотъ примъръ, такъ какъ это — случай изъ моей собственной, хотя и давнишней практики начинающаго преподавателя, а также и потому, что и Оскаръ Іегеръ, извъстный ньмецкій педагогь, разсказываеть, не сообщая частностей, нъчто подобное изъ воспоминаній своего отрочества; "тутъ мы почувствовали, говорить онъ, что есть сила, выше и учителя и насъ-истина".

Таково учебно-правственное значение древнихъ авторовъ; какъ видите, оно даетъ намъ полное право признать этотъ предметъ моральнымъ. Теперь возъмемъ для сравнения два другихъ предмета..., при чемъ я прошу васъ помнить, что я опять

излагаю вамъ главу изъ будущаго "психологическаго начковъдънія", и не приписывать мнъ желанія обидъть или принизить какой бы то ни было предметь. Противъ этого предположенія я протестую самымъ энергическимъ образомъ. Я уже разъ заявлялъ, что именно моя спеціальность научила меня уважать всв науки, входящія въ составъ грандіознаго общенаучнаго зданія; какъ это случилось, объ этомъ я еще скажу. Но, господа, мы имъемъ право сказать, сравнивая коня съ орломъ, что у орла крылья есть, а у коня ихъ нътъ, и это не будеть значить, что мы умаляемъ значение коня — у него есть за то другія достоинства, которыхъ ніть у орла. Равнымъ образомъ и здъсь, признавая не только огромную важность математики, но и ея огромную образовательную силу, я тъмъ не менъе имъю право сказать, что того учебно-нравственнаго значенія, о которомъ я здісь говорю, за ней признать нельзя. И она, конечно, преследуеть истину, но какъ? путемъ строгихъ, опредъленныхъ дедукцій, не дающихъ никакого простора для научныхъ споровъ; несогласное съ истиной мнъніе не можеть, конечно, удержаться, но оно не можеть и возникнуть сколько-нибудь разумнымъ образомъ — по крайней мъръ въ той математикъ, которая входить въ предълы гимназическаго курса. Это доказывается и ея исторіей; конечно. было время, когда не знали, что сумма угловъ въ треугольникъ равна двумъ прямымъ, или что сумма двухъ чиселъ, помноженная на ихъ разность, равна разности квадратовъ; но разъ эти истины были найдены — никакихъ споровъ относительно ихъ не было. Итакъ, математика не учитъ васъ отказываться отъ прежняго мнънія вслъдствіе большей убъдительности доводовъ противника; того важнаго я плодотворнаго усилія надъ собой, результатомъ котораго является признаніе: "я вначалъ спорилъ съ вами, но теперь вижу, что вы были правы "-она отъ васъ не потребуетъ. И вотъ почему мы имъемъ право причислить ее въ безразличнымъ относительно нравственностикъ аморальнымъ предметамъ.

Другая крайность—новые языки, включая русскій. Конечно, ихъ знаніе необходимо; но в'єдь мы говоримъ зд'єсь не о знаніи, а о томъ, какъ знаніе пріобр'єтается. А какъ оно пріобр'єтается, это вы знаете: вы выразились такъ-то — васъ

поправляють: "такъ не говорять". Конечно, это вамъ заявляють люди знающіе, и благо вамъ, если вы примете ихъ поправки къ свъдънію — тъмъ скоръе пріобрътете вы тъ знанія, которыхъ ищете. Но развъ вы уступили доводамъ, преклонились передъ силой науки, истины? Нъть; наукъ и истинъ здъсь не мъсто; вы преклонились передъ авторитетомъ лица, въ которомъ предполагали, вполнъ основательно, наличность тъхъ знаній, которыхъ ищете сами. Возникаетъ споръ— его ръщаетъ тотъ же авторитетъ—противъ приговора "такъ говорятъ" или "не говорять спорить и доказывать напрасно. Теперь представьте себь, что это преклонение передъ приговоромъ "такъ говорятъ" вошло вамъ въ плоть и кровь; каково вамъ будетъ ваше отношеніе къ вопросамъ, которые ждуть васъ въ жизни? Ваша чисто служебная роль заранъе ръшена: нътъ такого сомнънія, для котораго не нашлось бы панацеи въ этомъ спасительномъ "такъ говорятъ". "Такъ говорятъ" — кто? Это ужъ совсъмъ все равно: начальство, общество, партія, товарищи, печать — вся разница только въ цвътъ ливреи. И вотъ почему я тотъ методъ достиженія знаній, о которомъ идетъ рѣчь здѣсь, называю неблагопріятнымъ въ отношеніи учебной нравственности, называю имморальнымъ. И если преподавание новыхъ языковъ будеть усилено въ гимназіи на счеть преподаванія языковь древнихъ, то результатомъ будеть лишь усиление той непереубъдимости и нетерпимости, которой и теперь уже такъ страдаетъ наше общество.

Такова эта точка зрѣнія учебной нравственности—нован страница изъ ненаписанной еще книги о психологическомъ науковѣдѣніи. Она показываетъ намъ, что тотъ методъ филологической интерпретаціи, который примѣняется при статарномъ чтеніи древнихъ авторовъ — методъ въ высокой степени учебно-нравственный, такъ какъ онъ, допуская возникновеніе споровъ, рѣшаетъ ихъ авторитетомъ науки. Методъ нашъ, помимо всего прочаго, драгоцѣненъ уже тѣмъ, что имъ въ человѣкѣ развивается переубѣдимость, способность принять къ свѣдѣнію й признать въ ихъ доказательности новые преподносимые ему факты. А между тѣмъ именно эта переубѣдимость—условіе плодотворной борьбы и разумнаго мира.

Я подчеркнулъ только - что научно-правственную сторону

метода филологической интерпретаціи; есть въ немъ, однако, и научно-интеллектуальная сторона. Въ самомъ дёлё, что было въ вышеуказанномъ примъръ источникомъ моей ощибки? Недостаточность наблюденія. Что было причиной того, что я измѣнилъ свое мнѣніе? Пополненіе матеріала Итакъ, если мы спросимъ себя, какъ назвать методъ филологической интерпретаціи, то придется отв'єтить: методомъ эмпирически-наблюдательнымъ, въ противоположность, съ одной стороны, методу дедуктивному математики, съ другой-методу экспериментальному физики и родственныхъ наукъ. Съ этой точки зрвнія на ряду съ филологической интерпретаціей могуть быть поставлены только естественныя науки въ тъсномъ смыслъно подъ тъмъ лишь условіемъ, чтобы поле наблюденій было предоставлено ученику во всей его неприкосновенности. Я отправляю мальчика въ ивнякъ съ порученіемъ опредълить, какое дерево ива, однодомное или двудомное; тутъ наблюдение будетъ имъть цъну, такъ какъ при множествъ деревьевъ будетъ дана возможность и ошибки, и ея исправленія. Но вы легко поймете, что мы не можемъ этотъ ивнякъ перенести въ школу; нътъ, въ школъ единственнымъ матеріаломъ для эмпирическинаблюдательнаго метода можеть быть филологическая интершретація, такъ какъ только она можеть предоставить въ распоряженіе ученика все поле наблюденія-именно тексть. А воспитанный такимъ образомъ умъ ученика будеть не тольковслъдствіе родственности метода-приспособленъ къ работъ на поприщъ естественныхъ наукъ, но и на поприщъ жизни; въ жизни дедукція играетъ небольшую роль, экспериментъ - еще меньшую, житейская же опытность достигается почти единственно путемъ наблюденія и правильныхъ надъ нимъ операцій.

Таковы об'в методологическія стороны; переходя зат'ємъ къ матеріальной сторон'є чтенія, я долженъ прежде всего подчеркнуть интеллектуалистическій характеръ также и древней литературы. Я говорилъ уже выше объ интеллектуалистическомъ характеръ древнихъ языковъ, противополагая ему сенсуалистическій характеръ языковъ новыхъ; древняя литература, какъ порожденіе языка, носить тотъ же отпечатокъ. Признаніе верховныхъ правъ разума проходитъ черезъ нее на всемъ ея

протяженін; какъ по-гречески одинъ и тотъ же глаголъжеі вона — означаеть и "я даю себя убъдить", и "я повинуюсь", такъ и въ греческой литературъ и ен ученицъ-римской повсюду, точно общая атмосфера, разлита увъренность, что разумъ управляетъ волей. Правда, отъ людей, считающихъ себя знатоками древняго міра, часто можно услышать мнівніе, будто онъ преклонялся предъ рокомъ. Но для того, чтобы судить объ античности, требуется очень много знанія; древній міръ былъ (чтобы употребить удачное выраженіе Вл. Соловьева) не однодумъ, а многодумъ. Съ точки зрвнія отношенія разума къ волъ эволюція литературы человъчества можеть быть уподоблена баллистической кривой, возвращающейся къ плоскости своего исхода. Ея начало - древнъйшія литературы, въ которыхъ дъйствія человъка объясняются вселеніемъ въ него добрыхъ или злыхъ духовъ; У Гомера мы еще находимъ пережитки этого представленія, но онъ уже дълаеть попытки къ освобожденію, а Эсхиль поб'єдоносно выставляеть принципь полной свободы движимой разумомъ воли. На немъ построена вся дальнъйшая философія и литература древнихъ: она справедливо можеть считаться стоящей въ зенить нашей кривой Съ выступленіемъ на арену новыхъ народовъ эмоціальное начало возобладало надъ интеллектуальнымъ; классицизмъ вступиль въ борьбу съ романтизмомъ и его потомками, носивщимн различныя имена, но одну общую сигнатуру: неподчиненность воли разуму. Дальше всего пошла въ этомъ отношении новая русская литература, особенно Достоевскій; это-пока предѣльная точка: кривая вернулась къ плоскости своего отправленія, прежніе добрые и злые духи вновь стали управлять людьми подъ именемъ страстей и внушеній. Это въ своемъ родъ совершенство, но не съ образовательной точки зрѣнія: развивающемуся еще человъку полезно признавать силу разума, даже если бы въ последующей жизни ему пришлось узнать, что не разумъ и убъжденіе, а страсть и похоть управляють его средой.

Продолжаю. Древніе писатели были не только людьми очень заботливыми въ стилистическомъ отношеніи—они были также на высотъ культуры своей эпохи и могли бы смъло примънить къ себъ гордое заявленіе Ф. Лассаля: "Я пишу

каждое свое слово во всеоружіи образованія моего времени". Образованіе это, будучи въ смыслѣ спеціальныхъ знаній много меньше теперешняго, было однако гораздо многостороннъе въ умь отдыльныхь своихь представителей; съ этимь обстоятельствомъ должна считаться и интерпретація древнихъ авторовъ. Вотъ почему можно не безъ основанія сказать, что наука объ античности не есть спеціальность на ряду съ другими спеціальностями, замкнутыми въ себъ и самодовлъющими; это-предметь энциклопедическій, постоянно сближающій своего представителя съ другими областями знанія, поддерживающій въ немъ сознаніе единства науки и уваженіе къ отдъльнымъ ел отраслямъ, и всъмъ этимъ сообщающій ему такую широту горизонта, какой не можетъ сообщить никакая спеціальная наука. "Филологу все пригодится" (ein Philologe kann alles brauchen) было любимымъ изреченіемъ моего учителя, нынъ покойнаго Риббека, который и самъ былъ однимъ изъ образованнъйшихъ и просвъщеннъйшихъ людей своего времени. Преподаватель-филологъ долженъ сплошь и рядомъ обращаться за помощью то къ юриспруденціи, то къ военному и морскому дълу, то къ политическимъ и соціальнымъ наукамъ, то къ психологіи и эстетикь, то къ естествознанію и антропологіи. то, наконецъ-и чаще всего-къ житейскому опыту. Понятно, что именно такой преподаватель скорбе всего можеть быть учителем своихъ учениковъ, такъ какъ именно онъ можетъ дъйствовать на весь ихъ умъ, именно онъ можетъ, самъ будучи пъльнымъ человъкомъ, воспитывать человъка въ томъ его возрастъ, когда его умъ еще пъленъ, еще не ушелъ въ спеціальность. Отсюда видно, какъ мало знають классическую школу тъ, которые обвиняють ее въ томъ, что она предръшаетъ выборъ спеціальности еще въ дътскомъ возрастъ. Совершенно наоборотъ: именно она его не предръщаетъ до старшаго класса включительно. Въ подтверждение сказаннаго позволю себъ привести нъсколько нримъровъ — желающій увеличить ихъ число найдетъ богатую жатву въ прекрасной книгъ Cauer'a "Palaestra vitae". Въ "Царъ Эдипъ" Софокла (ст. 1137) время питанія стадъ подножнымъ вормомъ опредъляется словами "отъ весны до Арктура". Опредъленія совершенно непонятны: моя научная совъсть не позволить мнъ удовольство-

ваться этимъ буквальнымъ переводомъ. Я прежде всего удостовърюсь, знаеть ли ученикъ, что такое Арктуръ... или, върнъе. удостовърюсь, что онъ никакого представленія о немъ не имъеть. А это жаль; позорно видъть въ звъздномъ небъ одинъ только наборь светящихся точекь. Я покажу ему эту прекрасную, яркую звъзду на карть, научу его отыскивать ее въ дъйствительности; но этого мало. Что значить "до Арктура"? Я долженъ объяснить ему, что такое утренній восходъ звізды или созвъздія... а для этого предварительно понять это самъ. И это еще не все; отчего поэтъ прибъгаеть къ такому сложному опредъленію времени? Разъ утренній восходъ Арктура совпадаеть приблизительно съ 10 сентября — почему онъ не говоритъ "до сентября", или, пожалуй (такъ какъ онъ былъ авиняниномъ) "до боздроміона?" Я долженъ объяснить, что въ ть времена наждая греческая община имъла свой календарь, что еслибы софокловскій персонажъ, будучи коринояниномъ. сталь употреблять терминь аттического календаря, то это было бы смъшно, а если бы онъ выразился по-кориноски, то его бы не поняли; поневолъ пришлось поэту прибъгнуть къ общеэллинскому и общечеловъческому, къ астрономическому календарю... А впрочемъ, подлинно ли поневолъ? Нътъ, и по охотъ. Я постараюсь изобразить ученикамъ прелесть того времени, когда звъздное небо еще такъ много говорило смертнымъ, когда они замъчали всв его перемъны, опредъляя по нимъ и время годовыхъ работъ, и время ночныхъ смѣнъ, направляя по его свътиламъ бътъ своего корабля, --- когда познаніе этого в'якового порядка возвышало ихъ умы до чаянія той предвачной Причины, которая въ немъ проявляется.

Другой примъръ — изъ "Электры" того же поэта. Клитемнестра-мужеубійца увидъла страшный сонъ; для Электры, ея дочери, и для ея подругъ ясно, что этотъ сонъ былъ на нее навъянъ гнъвною тънью ея убитаго мужа, Агамемнона, и что часъ мести недалекъ. "Мужайся, дитя", говорятъ онъ ей, "не дремлетъ, видно, твой родитель, владыка эллиновъ, — не дремлетъ и та старинная, обоюдоострая съкира, которая столь позорно его тогда убила" (ст. 483). Что это, "пінтическія вольности"? Нътъ; мы погружаемся въ представленія и върованія глубокой старины; одна только антропологія можетъ намъ

выяснить то міровоззр'вніе, изъ котораго потекли эти образы и чувства. Духъ убитаго царя, опечаленный среди твней преисподней и взывающій о мщеніи — это не плодъ поэтической фантазіи, это реальный предметь народной в'тры. Онъ посылаетъ зловъщій сонъ невърной женъ; онъ и могъ это сдълать, такъ какъ та обитель мрака, куда она преждевременно его отправила, считалась въ то же время и обителью сновъ: здёсь они пребывають днемъ, точно летучія мыши поль сводомъ пещеры, отсюда они вылетають съ приближеніемъ ночи. Но особенно характерно представление о съкиръ: какъ видно, и она одушевлена, и она принимаетъ участіе въ происходящемъ, и она горитъ желаніемъ искупить свое первое, неправое убійство-вторымъ, справедливымъ и необходимымъ; только тогда усповоится тоть духъ проклятія, который въ нее вселился. Передъ нами образчикъ такъ называемый предметной души, пережитокъ древнъйшаго анимизма; это представленіе вызвало въ старину даже судъ надъ предметомъ, оно и теперь еще не совствить исчезло... Но на что намъ погружаться въ эту первобытную, грубую старину? Во-первыхъ, для того, чтобы не находить ее грубой, не раздълять несноснаго высокомърія "современныхъ" людей; но главнымъ образомъ потому, что тогда зародились многія изъ тёхъ нравственныхъ и правовыхъ понятій, которыми мы живемъ и понынъ.

Возьму еще одинъ примъръ—особенно поучительный тъмъ, что онъ даетъ матеріалъ для сравненія древней поэзіи съ новъйшей. Въ десятой пъсни Одиссеи описывается мъстность по ту сторону океана, преддверіе царства тъней: Картина унылая (ст. 510):

ένθ' ἀκτή τε λάχεια καὶ ἄλσεα Περσεφονείης, μακραί τ' αἴγειροι καὶ ὶτέαι ὼλεσίκαρποι.

"Тамъ низменный берегъ и рощи Персефоны: (перевожу буквально) теряющіе (или губящіе) свои плоды высокіе тополи и ивы". Отчего тополямъ и ивамъ данъ этотъ странный на первый взглядъ эпитетъ, — который, кстати сказать, въ подлинникъ выходитъ много поэтичнъе уже вслъдствіе того, что тамъ онъ выражается однимъ только словомъ? Дъло вотъ въ

чемъ. Какъ тополь, такъ и ива принадлежать къ такъ называемыхъ двудомнымъ деревьямъ, т.-е. одни его экземиляры дають только мужскіе (тычинковые), другіе — только женскіе (плодниковые) цвъты, а не тъ и другіе вмъсть, полобно дубу и большинству другихъ деревьевъ, которыя по этому и называются однодомными. Если поэтому ивы и тополи стоять одиноко или группами экземпляровъ одного только пола, то они не могуть оплодотворяться, они "теряють свои плоды". Конечно, процессъ оплодотворенія растеній не быль изв'єстень Гомеру — оттого-то онъ и употребиль здъсь слово "плоды" вмъсто "неоплодотворенные цвъты"; но само явление терянія "плодовъ" было замвчено и имъ, и его слушателями, и вотъ причина, почему онъ неплодное царство тъней украсилъ именно ивами и тополями: и самый иредметь, и его красивый эпитетъ имъють здъсь глубокое символическое и, стало быть, поэтическое значеніе. Теперь позвольте сопоставить съ паремъ греческихъ поэтовъ царя новой, русской поэзіи, Пушкина. Напомню вамъ его прекрасное стихотвореніе, въ которомъ онъ описываеть впечатление, произведенное на него его родиной послѣ долгой разлуки: "Вновь я посѣтилъ тотъ уголокъ земли" и т. д. Туть, между прочимь, встръчается слъдующее мъсто:

> На границѣ Владеній дедовскихь, на месте томъ, Гдѣ въ гору поднимается дорога, Изрытая дождями, три сосны Стоять: одна поодаль, двъ другія Другь въ дружев близко. Здесь, когда ихъ мимо Я проъжаль верхомъ при свъть лунной ночи, Знакомымъ шумомъ шорохъ ихъ вершинъ Меня привътствоваль. - По той дорогъ Теперь побхаль я. и предъ собою Увидель ихъ опять: оне все те же, Все тоть же ихъ знакомый уху шорохъ, Но около корней ихъ устарълыхъ, Гдв некогда все было пусто, голо, Теперь младая роща разрослась; Зеленая семья кругомъ теснится Подъ сънью ихъ, какъ дъти. А вдали Стоить одинь угрюмый ихъ товарищъ, Какъ старый холостякъ, и вкругъ него Попрежнему все пусто.

Съ поэтической точки зрвнія картина безукоризненна; да и впрочемъ все обстояло бы благополучно, если бы только поэть вмёсто сосень представиль намь, какъ Гомерь, ивы или тополи. Но сосна-дерево однодомное, сосенъ-холостяковъ не бываеть; тоть процессь, который здёсь нарисовала фантазія поэта, дъйствительности не соотвътствуетъ. ...Значить ли это, что мы желаемъ принизить Пушкина, какъ поэта? Нътъ. конечно; поэтъ не обязанъ быть всевъдущимъ, незнаніе ботаники не мѣшаеть ему исполнять свою главную задачу— "чувства добрыя въ людяхъ пробуждать". Но факть остается фактомъ: поэзія Гомера и древнихъ вообще выигрываеть, если на нихъ смотръть глазами натуралиста, — поэзія Пушкина и новъйшая вообще при тъхъ же условіяхъ теряеть. ... Но не гръшно ли, можете вы меня спросить, портить себъ впечатлъніе прекраснаго поэтическаго отрывка мелочной ботанической придиркой? Да, гръшно; съ этимъ я совершенно согласенъ. Т.-е., другими словами, новъйшей поэзіей пользоваться для статарнаго чтенія грѣшно-этимъ лишній разъ доказывается правильность словъ Вундта объ обязательно мелочномъ характерь филологического изученія произведеній новышей литературы 1). Древнюю поэзію часто сравнивали съ природой; сравнение это во многихъ отношенияхъ справедливо, -- между прочимъ, и въ нашемъ. Подобно природъ, она цъльна и отвътственности не боится; другое дъло-поэзія новъйшая. Есть у васъ кольцо прекрасной ювелирной работы --- ну и любуйтесь на него, сколько хотите, но только невооруженнымъ глазомъ; иначе вы найдете въ немъ столько изъяновъ, что вамъ непріятно будеть на него смотр'єть. А лепестокъ розы, крылышко бабочки сколько угодно разсматривайте въ микроскопъ: каждое новое изученіе раскроеть вамъ новыя интересныя и поучительныя подробности.

Я нарочно выбраль мъста, для объясненія которыхъ филологу приходится обращаться за помощью къ наукамъ, сравнительно далеко отъ него отстоящимъ; послъ нихъ вы легко представите себъ, сколь интересный и разнообразный матеріалъ

<sup>1) ...</sup>daher der philologische Betrieb moderner Autoren bekanntlich leicht ins Kleinliche ausartet (Logik, II, 2, 314).

представляетъ статарное чтеніе древнихъ авторовъ по болѣе близкимъ и родственнымъ наукамъ-особенно исторіи н эстетикъ. Замъчу теперь же, что туть во всъхъ почти отпошеніяхъ греческая литература превосходить римскую, какъ сами греческіе писатели, читаемые въ гимназіяхъ, стоять выше римскихъ. Если, поэтому, тъ защитники классической школы. которые видять центръ тяжести въ изучени самихъ древнихъ языково, и могуть до некоторой степени примириться съ оставленіемъ въ ней одной латыни, -то тѣ, которые особенно высоко ставять образовательное значение древнихь литературь. естественно должны дорожить сохранениемъ въ ней также и гречесваго языка... предполагая, конечно, что они дають себъ отчетъ въ томъ, чего они собственно хотятъ. — Затъмъ: всъ согласятся, полагаю я, что реальныя объясненія, въ родъ предложенныхъ мною выше, будуть умъстны лишь въ томъ случав, если читаемый отрывовъ не будеть представлять особыхъ затрудненій по части формы; если я вынуждень, путемъ совитьстной работы съ ученикомъ, установлять, что за форма йлова, отъ какого глагола происходить флеобхартог и т. д., то для более глубокаго и интереснаго толкованія, пожалуй, не останется и времени. Кто, поэтому, предлагаетъ отсрочить начало прохожденія языковъ, какъ таковыхъ, до среднихъ классовъ, тотъ этимъ самымъ переноситъ грамматическій курсъ изъ среднихъ классовъ, гдф онъ нынф заканчивается, въ высшій, и заставляеть насъ жертвовать именно теми элементами классическаго образованія, которые онъ самъ, однако, не задумается признать наиболее желательными и полезными. Когда отъ меня требують, чтобы я умъстиль апельсинь въ меньшемъ противъ его величины сосудь, то я, конечно, могу это сдылать — для этого нужно его сжать, при чемъ сокъ вытечеть, а древесина останется.

Возвращаюсь, однако, къ темѣ. Въ предыдущихъ лекціяхъ уже было указано, какъ на важную въ образовательномъ отношеніи сторону античности, на тотъ духъ историзма, который она передаетъ изучающимъ ее; я коснулся этой стороны и сегодня, по поводу семасіологіи, но она еще болѣе даетъ себя знатъ при чтеніи самихъ образцовъ. Гомеровская община.— греческія государства въ эпоху персидскихъ войнъ у Геродота,—

Аеины въ эпоху Демосеена, — развите римской республики у Ливія, — ея паденіе у Цицерона, — расцвътъ принципата у Горація—таковъ государственный фонъ, который проходитъ передъ глазами ученика, и на который постоянно приходится указывать при чтеніи. Уже здъсь можетъ быть схваченъ и выясненъ принципъ эволюціи, въ которой участвують и нъкоторые культурные и нравственные элементы, между тъмъ какъ другіе побъдоносно выносять ея натискъ и остаются незыблемы отъ начала до конца: гомеровская община пала, но любовь Гектора къ Андромахъ изъ-за этого не стала анахронизмомъ.

И все же, вмъстъ взятыя, всъ эпохи античности образуютъ общій, почти одинаково отстоящій фонъ для нашего времени; изучая его, мы получаемъ общую плоскость отправленія для всьхъ идей, которыми мы живемъ теперь. При этомъ нравственная опънка встръчаемыхъ явленій и идей, при всей своей важности, не имъетъ вліянія на опънку ихъ значенія. Рабство, конечно, неприглядное явленіе; но оно въдь пало, и пало подъ натискомъ античныхъ же идей объ единствъ человъческой природы; судъ общественной совъсти, напротивъ, симпатичное, свътлое явленіе-зато онъ и возродился вновь, послъ долгаго затменія, подъ вліяніемъ тѣхъ же античныхъ идей. И такъ вездъ: дурное оказывается нежизнеспособнымъ и гибнетъ: хорошее, будучи жизнеспособнымъ, выживаетъ. Въ этомъ. полагаю я, заключается причина того оптимизма и идеализма, того здороваго, добраго настроенія, которое намъ внушаетъ изученіе античности; самый фактъ замъченъ давно, и еще нъмецкій писатель начала прошлаго въка, Ж. П. Рихтеръ. сказалъ: "современное человъчество опустилось бы въ бездонную пропасть, если бы юношество на пути къ ярмаркъ жизни не проходило черезъ тихій храмъ великой классической старины" (Levana).

Съ затронутымъ здѣсь мотивомъ близко соприкасается другой, относящійся къ самому смыслу интерпретаціи. Каждый писатель, заслуживающій этого имени, пишеть такъ, чтобы взрослые и образованные его современники могли понимать его безъ помощи толкователя; толкованіе вступаеть въ свои права лишь тогда, когда историческій фонъ, на которомъ данное произведеніе было само по себѣ понятно, измѣнился—

чёмъ болёе онъ измёнился, тёмъ благодарнёе задача толкователя. Воть почему она такъ благодарна по отношенію къ античной литературь, между тёмъ какъ школьная интерпретація новъйшихъ писателей, согласно вышеприведенному замёчанію Вундта, всегда грёшить мелочностью; воть также одна изъ причинъ— не единственная, — почему мы должны признать правильнымъ мнёніе Гете, выраженное имъ въ бесёдъ съ Эккерманномъ (т. III, 99): "изучайте не своихъ сверстниковъ и сподвижниковъ, а великихъ мужей старины, сочиненія которыхъ въ теченіе столётій сохранили одинаковую цённость, одинаковый авторитетъ... изучайте Мольера, изучайте Шекспира, но прежде всего и всегда—древнихъ грековъ".

Теперь коснусь еще одного, последняго пункта. Есть одно драгоценное для каждаго человека чувство, которое только школа можеть въ немъ воспитать: это — чувство правды въ широкомъ значеніи слова. Въ узкомъ значеніи оно совпадаетъ съ требованіемъ, чтобы человькъ не измѣнялъ произвольно въ словахъ того образа, который внъшнія чувства или рефлексія оставили въ его памяти, т.-е. не лгалъ; но въ широкомъ оно обнимаеть и требованіе, чтобъ этоть образь, по мірт возможности, соотвътствовалъ дъйствительности. Первое безъ второго почти безполезно; что пользы въ томъ, что фотографъ не ретушируеть своихъ фотографій, если у него аппарать такой недостаточный, что всякій портреть выходить карикатурой? Воть это-то второе, главное чувство правды и должна развить школа, такъ какъ семья развить его не можетъ. Въ семъъ мальчикъ слышить сплошь и рядомъ скороспълыя сужденія, внушенныя симпатіей или антипатіей, и самъ пріучается вырабатывать свои сужденія тімь же удобнымь путемь; только школа можеть его научить, какъ следуеть работать для того, чтобы его сужденія соотв'єтствовали истин'є. Въ этомъ отношеніи высшее требованіе—чтобы человъкъ черпаль свои свъдънія не изъ третьихъ и десятыхъ, а изъ первыхъ рукъ. И туть главная роль принадлежить нашему статарному чтенію. Всь другія свыдынія мальчикь черпаеть изъ третьихъ и десятыхъ рукъ-одну только древнюю культуру онъ изучаетъ по первоисточникамъ: читая Геродота и Ливія, онъ читаеть въ то же время первоисточники греческой и римской исторіи. ть самые, по которымъ работали Гротъ и Моммзенъ. — Не трудно понять, насколько воспитательное значение античности потеряло бы, если бы подлинники замънить переводами. Не говорю здъсь о томъ, что я пріучаю ученика довольствоваться свъдъніями изъ вторыхъ рукъ, заслоняя ему первоисточники, — уже одно это нехорошо, но это далеко не вое. Знаменитый юристъ Іерингъ вывелъ совершенно превратное заключение о мнимомъ многоженствъ героической эпохи изъ одного мъста Софокла, которымъ онъ пользовался въ переводъ, между тъмъ какъ подлинникъ спасъ бы его отъ этой ошибки: филологическая критика ему этого не спустила, справедливо усматривая въ этомъ нарушеніе своего девиза "ad fontes!"

И пусть мнѣ не говорять, что классическая школа все равно не можеть дать питомцамь достаточныхь познаній для того, чтобы читать первоисточники; какъ бы ни были недостаточны эти познанія — ихъ хватаеть на то, чтобы человѣкъ, поставленный въ необходимость заглянуть въ какогонибудь древняго автора (а въ эту необходимость въ нашъ историческій вѣкъ можеть быть поставленъ всякій изслѣдователь и писатель), могъ провѣрить переводъ по подлиннику. И мнѣ вспоминается жалоба величайшаго генія русскаго народа, который былъ лишенъ даже этой возможности, который—когда его поэтическая миссія навела его на изученіе первообразовъ поэзіи, —долженъ былъ изучать ихъ по новѣйшимъ переводамъ, недостаточность которыхъ такъ вѣрно сознавала его чуткая душа: "какъ рву я на себѣ волосы часто, что у меня нѣтъ классическаго образованія!"—воть слова Пушкина Погодину 1).

Этимъ позвольте закончить сегодня. Сказанное мною не исчерпываеть, конечно, характеристики античной литературы: многое пришлось пропустить, кое-что можно будеть еще добавить въ связи съ прочими элементами умственной культуры древнихъ—ихъ религіей, философіей, искусствомъ. Но это уже придется оставить до слъдующихъ лекцій.

<sup>1)</sup> Барсуковъ. Жизнь и труды Погодина, т. III, 59.

## ЛЕКЦІЯ ПЯТАЯ.

Вторая античность культурное значение античности. — Девизъ: не норма, а съмя. — Античность какъ общая родина народовъ европейской культуры. — Античная релвгія; христіанство и язычество. — Античная минологія: переживаніе минологическихъ образовъ. — Античная литература, какъ основаніе теоріи словесности. — Духъ античной исторіографіи: «истина — око исторіи». — Особая важность этого принципа въ настоящее время. — Готтентотизмъ и школа.

До сихъ поръ мы вращались въ тесномъ кругу того, что я назвалъ школьною античностью; я старался выяснить образовательное значеніе тёхъ занятій, которыя въ классическихъ гимназіяхъ заподняють часы, назначенные для изученія такъ называемыхъ "древнихъ языковъ". Это были, какъ помнитево-первыхъ, система обоихъ древнихъ языковъ какъ таковыхъ, проходимая въ своихъ трехъ составныхъ частяхъ, этимологіи. семасіологіи, синтаксись; а во-вторыхь, литература обоихь народовъ, проходимая на подлинникахъ при такъ называемомъ классномъ чтеніи авторовъ. Но роль античности и ея значеніе для современнаго общества не ограничиваются школьной ея частью: какъ я уже сказалъ въ первой лекціи, я вижу въ античности одну изг главных силг, дъйствующих въ культурь европейского человъчества. Установить и выяснить это культурное значеніе античности-такова задача, къ решенію которой мы переходимъ теперь.

Прежде, однако, чѣмъ взяться за нее, бросимъ послѣдній взглядъ на школу и школьную античность. Все ли мною сказано и развито? Разумѣется, нѣтъ. Мое разсужденіе не пре-

тендовало и не претендуеть на полноту. Я хотъть только обратить вниманіе на главныя стороны дёла или, выражаясь осторожнёе, на ті, которыя мні кажутся главными; долгь совісти требуеть, чтобы я хоть вкратці оговориль ті стороны, которыя иному могуть показаться главными и которых я намібренно не касался. Ихъ дві: подчеркивая интеллектуальное значеніе античности, я оставиль въ стороні ея нравственное значеніе; равнымь образомь, сосредоточиваясь на образовательномь значеніи античности, я почти совершенно забыль о сопутствующемь ему утилитарномь элементь. Наверстать это теперь ужъ не время; позвольте мні только ясні формулировать эти дві оговорки.

Я пропустиль непосредственно-нравственное значение античности въ дълъ воспитанія; другіе, быть можеть, именно его постарались бы выдвинуть. Они указали бы вамъ на то, что античность оставила намъ безсмертные образцы нравственнаго величія и гражданской доблести, въ лицъ ли ея историческихъ героевъ — Леонида и Аристида, Фабриція и Регула, и прежде всего и главнымъ образомъ Сократа, — или въ лицъ созданій творческой фантазіи поэтовъ — Ахилла и Антигоны. Эдипа и Ифигеніи. Мнъ думается, я чувствую это не менъе кого бы то ни было; но говорить объ этомъ мив не хотвлось и не хочется. Я нарочно оставался въ области интеллектуализма; и здёсь предлагались намъ задачи не легкія, но все же разрѣшимыя. Процессъ же нравственнаго воздѣйствія для меня пока загадоченъ, и я не вижу еще направленія, въ которомъ мы могли бы искать его обнаруженія. Конечно, исихологическое науковъдъніе со временемъ постарается выяснить и эту сторону дъла; но до этого еще очень далеко. Итакъ, если я пропустилъ всъ относящіеся сюда вопросы, то не потому, чтобы не придаваль имъ значенія, а потому, что сознавалъ свое безсиліе передъ ними.

Другое дѣло — утилитарное значеніе античности; этотъ пункть я потому оставиль въ сторонѣ, что признаваль за нимъ лишь второстепенное значеніе. Знаю, что многіе со мною въ этомъ не согласятся; всякій, кто ставить вопрось въ такой формѣ: "да на что мнѣ пригодится въ жизни латинскій или греческій языкъ?" разумѣеть прежде всего и исключительно

ихъ утилитарное значеніе. И таковое они, конечно, тоже имъютъ, и его хватило бы по меньшей мъръ на цълую лекцію; но мы временемъ дорожимъ, утилитарную точку врвнія мы должны оставить въ сторонъ. Все же, чтобы она не считала себя обойденной, постараемся вкратив, не входя въ подробности, формулировать относящіяся сюда положенія. Итакъ, во-первыхъ, знаніе латинскаго языка необходимо для сознательнаго усвоенія французскаго языка и вообще романскихъ, которое онъ и облегчаеть, и осмысляеть. Во-вторыхь, знаніе латинскаго языка необходимо юристу, въ виду той важной роли, которую римское право играло и продолжаеть играть и въ развити современнаго права, и въ университетскомъ преподавании юридическихъ наукъ. Въ-третьихъ, знаніе обоихъ древнихъ языковъ необходимо для пониманія того ихъ лексическаго состава, который вошель во всь новышие культурные языки, особенно же-для усвоенія научной терминологіи, которое оно и облегчаеть, и осмысляеть; эта сторона дела особенно ощутительна для медиковъ и натуралистовъ. Въ-четвертыхъ, знаніе обоихъ древнихъ языковъ необходимо для будущихъ историковъ и филологовъ, кои въ свою очередь необходимы странъ. Наконецъ, въ силу культурныхъ условій, которыхъ я уже отчасти воснулом, знаніе греческаго языка особенно необходимо Россіи, культура которой пошла отъ Византіи; не знающій по гречески русскій словесникъ и историкъ, какъ самостоятельный ученый, прямо не мыслимъ. Таковы соображенія утилитарнаго характера въ пользу классическаго образованія; ихъ можно бы развить, обосновать, иллюстрировать гораздо подробиве, — и это было бы вовсе нетрудно и вышло бы очень убъдительно. Но во-первыхъ, повторяю, у насъ нътъ для этого времени; во-вторыхъ, именно вследствие своей сравнительной легкости эта задача скорве всего можеть быть предоставлена сообразительности каждаго; наконецъ, въ-третьихъ, мы уже имъли случай убъдиться, что утилитарный принципъ можеть играть въ школ'в лишь вспомогательную, служебную роль.

А теперь оставимъ школу и ея задачи; ея нитомцы, гимназисты и реалисты, вышли изъ школы въ жизнь, разбились по спеціальностямъ и теперь, вооруженные каждый своими знаніями, умвніями, опытомъ, составляютъ интеллигентное общество. Среди этого общества, при участи всъхъ его членовъ, совершается обмънъ культурныхъ благъ; результатъ этого обмъна — умственная и правственная культура общества въ данную эпоху. Теперь спрашивается: входитъ ли античность въ качествъ составного элемента въ эту культуру, и если да. то каково ея значене въ ней?

Собирансь отвътить на этотъ вопросъ, считаю полезнымъ напомнить вамъ соотвътствующую антитезу, вторую изъ трехъ, съ установленія которыхъ я началъ свои лекціи. "По отношенію къ античности, какъ элементу новъйшей культуры", сказалъ я тогда, "общество усвоило мнѣніе, что она играетъ въ немъ ничтожную роль, будучи давнымъ давно превзойдена успѣхами новъйшей мысли; знатокъ же дѣла вамъ скажетъ, что мы въ своей умственной и нравственной культурѣ никогда еще не стояли такъ близко къ античности, никогда такъ въ ней не нуждались, но и такъ не были приспособлены понимать и воспринимать ее, какъ именно теперъ". Тогда же я замътилъ, что существованіе перваго изъ обоихъ этихъ мнѣній—плодъ недоразумѣнія; выясню теперь, въ чемъ это недоразумѣніе состоитъ.

Дъло въ томъ, что многіе не въ состояніи представить себъ другого вліянія античности на современную культуру, чёмъ такое, которое имёло бы основаніемъ признаніе античности нормой для современности. Затъмъ они ставятъ вопросъ: въ чемъ именно можетъ сказаться это нормативное значение античности для нашей культуры, и не безъ основанія отвъчають: ни въ чемъ. Дъйствительно, можеть ли античная, языческая религія служить нормой и образцомъ для нашей, христіанской? Конечно, нътъ. Можемъ ли мы свои государства устроить на подобіе античныхъ, будь то авинская республика или римская имперія? Опять-таки нѣтъ. Можеть ли наше знаніе о природъ и человъкъ обогатиться съ пріобщеніемъ извъстныхъ древнему міру и неизвъстныхъ намъ данныхъ? Нътъ, или почти что нътъ. Должны ли мы свою поэзію, архитектуру, живопись заключать въ рамки античной техники этихъ трехъ искусствъ? Нътъ, нътъ и нътъ. Итакъ, чъмъ же можеть быть античность для современной культуры?

Очень и очень многимъ. Дѣло въ томъ, что нормативная

точка зрвнія а priorі неправильна не только по отношенію къ античности, но и по отношенію къ чему бы то ни было. Мы всв, работающіе на почвв античности съ сознаніемъ важности и плодотворности нашей работы для нашихъ современниковъ и потомковъ-мы всв въ одинъ голосъ протестуемъ противъ этой точки зрвнія, которую намъ навязывають... иногда не по разуму усердные союзники, чаше же невъжественные или злонамъренные противники. Нътъ, господа; мы не намърены васъ вернуть въ тому, что было; наши взоры устремлены впередъ. а не назадъ. Если дубъ глубоко пускаетъ свои корни въ почву, на которой онъ растеть, то не потому, чтобы ему хотелось обратно вростать въ землю, а потому, что онъ изъ этой почвы черпаеть силу, которая даеть ему возможность подниматься къ небесамъ, переростая всв живущіе одною только поверхностью кусты и злаки. Античность должна быть не нормой, а живительной силой современной культуры.

И воть съ этой-то точки зрвнія делается понятнымъ положеніе, что никогда еще человіческій умъ такъ не быль приспособленъ въ тому, чтобы понимать и воспринимать античность, какъ именно теперь. Правда, оно нуждается въ соотвътственномъ дополнении: "никогда еще античность не была такъ приспособлена къ тому, чтобы быть понимаемой и воспринимаемой человъкомъ, какъ именно теперь" — но это дополненіе касается уже не самой античности, а науки о ней, а эту науку мы, согласно нашей программ'в, должны оставить на последовъ. — Было время, когда люди не знали исторіи своего отечества и не интересовались ею; "вы все найдете въ древней исторіи", говорилъ еще Мабли, дъятель эпохи, предшествовавшей французской революціи, "н'ять надобности изучать новую, въ которой все равно ничего не найдешь, вромъ глупостей и грубостей". Тогда именно люди искали въ прошломъ нормы для настоящаго. Но воть проснулся духъ историзма; изученіе родной исторіи, правда, нісколько отвлекло умы отъ изученія исторіи древней, но зато придало этой послъдней совершенно новое, неизвъстное до тъхъ поръ значеніе. Оказалось, что культурная исторія каждаго изъ новыхъ народовъ была маленькимъ ручейкомъ до тъхъ поръ, пока въ нее не влилась широкая ръка античности, принесшая съ собою

всь идеи, которыми нашъ умъ живетъ въ настоящее время, съ христіанствомъ включительно; тавъ-то, исторически разсуждая, выходить, что у каждаго изъ насъ есть двъ родины: одна--- это страна, по имени которой мы называемъ себя, другая—это античность. Чтобы выразить это въ краткой формуль, позвольте прибъгнуть къ ученію греческихъ богослововъ, которые въ естествъ человъка различали три составныя частиплоть, душу и духъ (обща, ψυχή, πνεδμα), —и сказать: наша родина по плоти и душъ--- это Россія для русскихъ. Германія для нѣмцевъ, Франція для французовъ; наша родина по духуэто античность для всёхъ насъ; то, что сплочиваеть воедино европейскіе народы, несмотря на ихъ не только напіональное, но и племенное различіе--это одинаковое происхожденіе отъ античности. Мы мыслимь одинаково — воть почему мы понимаемъ друга друга, между тъмъ, какъ народы не европейской культуры, будь они цивилизованы или нътъ, не понимають ни другь друга, ни насъ.

И этотъ фактъ уже проникъ въ сознаніе народовъ, хотя далеко еще не въ достаточной мъръ; они смотрятъ, чъмъ далье, тымь болье, на древній мірь, какъ на свою общую родину. Италія и Греція—это для насъ всёхъ почти что святыя земли; культурные народы Европы, каждый по мере своихъ силь, стараются заручиться въ нихъ темъ или другимъ клочкомъ земли для изследованій и раскопокъ; каждое более или менъе важное открытіе въ области древнихъ литературъ и искусства возбуждаетъ интересъ всего цивилизованнаго міра, между тъмъ, какъ такія же открытія въ предълахъ новыхъ литературъ и искусствъ ръдко волнують умы внъ предъловъ тъхъ государствъ, которыхъ они непосредственно касаются. Да, общая античная родина-основание единства европейской цивилизаціи; вотъ почему и наоборотъ центростремительныя сильг въ европейскомъ человъчествъ прямо или косвенно служатъ на пользу занятіямъ античностью. Это положеніе дёлъ важно для отношенія къ античности объихъ партій, на которыя распадается общество въ государствахъ европейской культуры, націоналистовъ и "европеистовъ", или, какъ ихъ у насъ называють, славянофиловъ и западниковъ. Если націоналисть отрицательно относится къ античности, то это невъжество простое:

онъ не знаетъ или забываетъ, что античность съ давнихъ поръ входитъ въ составъ культуры его родного народа, что, стало быть, гнушаясь античности, онъ обрекаетъ себя на незнанье того, что онъ желалъ бы знать. Но если западникъ дълаетъ то же самое, то это уже сугубое невъжество: онъ прямо, можно сказать, рубитъ тотъ сукъ, на которомъ сидитъ.

Итакъ, развитіе культурной исторіи современныхъ народовъ выяснило намъ ту громалную роль, которую античная родина сыграла въ сложеніи ихъ умственнаго, духовнаго естества; все-ли этимъ сказано? Нътъ, не все. Въдь, противъ этого имълось бы очень простое возражение: да на что оно намъ вообще, наше прошлое? живите настоящимъ! Да, конечно; но туть на номощь исторіи являются естественныя науки, является біологія, опровергая легков'єсную мудрость: "что было, того нътъ". Нътъ, господа, — что было, то есть; мы не можемъ отдълаться оть нашего прошлаго, такъ какъ оно живеть въ насъ самихъ, точно такъ же, какъ въ столетнемъ дубе живеть все его прошлое, начиная съ того времени, когда онъ былъ еще годовалымъ росткомъ. Это върно по отношению къ каждому индивидууму и тъмъ болъе по отношению къ обществамъ или народамъ. Мы должны изучать наше прошлое для того чтобы познать самихъ себя, такъ какъ мы — результать этого прошлаго. А знать самихъ себя мы должны для того, чтобы разумно управлять своей судьбою, а не жить безотчетно, подобно безсловесной скотинъ. Этой наукъ школа не учитъона вырабатывается въ теченіе всей жизни, будучи результатомъ того обмена культурныхъ благъ, о которомъ была речь вначалъ.

Перейдемъ, однако, къ частностямъ—къ тѣмъ элементамъ культуры, которые намъ завѣщала древность, и которыми мы пользуемся, какъ живительными соками для нашей собственной культуры. Туть первое мъсто занимаетъ, разумъется, ремийя.

Древность завѣщала намъ, однако, не одну религію, а двѣ: христіанскую и языческую (античную въ тѣсномъ смыслѣ). Дѣйствительно, отдѣлять христіанство отъ античности нельзя; во-первыхъ, (хотя и не главнымъ образомъ) потому, что греческій языкъ есть въ то же время языкъ древнѣйшей христіанской письменности, а языкъ, какъ мы видѣли, есть испо-

въдь народа. Да, христіанство въ томъ видъ, въ какомъ мы его получили, было вскормлено греческимъ народомъ; оно носитъ понынъ его неизгладимую печать. Мы не можемъ понимать христіанство иначе, чъмъ изучая его греческіе памятники; возьмемъ, хотя бы, столь знаменитое у насъ учение о непротивленіи злу. Подлинно ли училь Спаситель не сопротивляться злу.... или только не сопротивляться зломь? Не мое дело решить этоть спорь; но я обращаю ваше внимание на то, что для его ръшенія вы должны исходить не изъ славянскаго или русскаго перевода, а, разумбется. изъ греческаго подлинника, а онъ. дъйствительно, нъсколько двусмыслененъ: въ фразъ ий αντιστήγαι τω πονηρώ послъднее слово можеть означать и "злу" и "зломъ". Вспомните, если кто читалъ, Лъсковскаго "Колыванскаго мужа" и то великое богословское открытіе, которое дядя-баронъ сообщилъ герою — а именно, что въ молитвъ Господней следуеть читать не "хлебь нашь насущный", а "надсущный", т.-е. духовный: таково, молъ, значение греческаго επιούσιος. Бъдняга растерялся, не находя что отвътить; а знай онъ по гречески-онъ легко опровергъ бы ересь своего собесъдника указаніемъ на то, что "надсущный" было бы по гречески ύπερούσιος (върнъе: ύπερουσιαχός), а никакъ не еπιούσιος. Отсюда вы видите, что такое для образованнаго христіанина греческій языкъ; но это лишь мимоходомъ, наша тема здёсь другая. Я включилъ христіанство въ античность, во-первыхъ, на томъ основани, что греческій языкъ былъ роднымъ языкомъ первоначальнаго христіанства; но главное потому, что оно связано съ античностью общностью развитія и настроенія. Христіанство было, конечно, исполненіемъ еврейскаго закона и ветхо-завътныхъ пророчествъ; но оно по врайней мъръ въ такой же степени было исполнениемъ въковыхъ стремлений и чаяній античныхъ народовъ. Этого раньше не знали и считали, поэтому, ту вторую, въ тъсномъ смыслъ античную религію безполезной и даже вредной для насъ; теперь же это достаточно извъстно и изслъдовано. Мы преклоняемся передъ грандіозными концепціями этой языческой античной религіи; мы съ истиннымъ благоговъніемъ читаемъ Эсхилову молитву Зевсу, — я привель въ прошлой лекціи изъ нея отрывокъ — гдѣ онъ воздаеть своему Богу, "кто бы онъ ни былъ", благодарность за то, что онъ "направилъ человъка на путь сознанія, давъ силу слову "страданьемъ учись"! И вотъ ночью вмъсто сна памятливая забота частой каплей гложетъ наше сердце, и противъ воли мы учимся быть добродътельными. Такова благодать (χάρις) человъку отъ бога, мощно возсъдающаго у святого кормила вселенной!"

Какъ видите, я отличаю античную религію отъ античной мивологіи, съ которой ее раньше отожествляли; конечно, нъкоторые миеы являются также носителями и религозныхъ ученій, но въ большинству изъ нихъ для насъ, какъ и для древнихъ, возможно только эстетическое или этическое отнотеніе. Что же сказать о ней, этой античной или, правильнье, греческой миеологіи? Хотьлось бы обладать стихомъ нашего поэта, чтобы живо и върно описать этотъ сказочный міръ античности, этотъ шелестъ въчно зеленаго дуба греческой саги, выросшаго въ древнъйшемъ святилищъ эллиновъ, въ бурной Додонь; какихъ только образовъ тамъ нъть! Тамъ гиввный Ахиллъ съ замираніемъ сердца смотрить, какъ въ искупленіе нанесенной ему обиды пылають корабли его народа; тамъ царственный старецъ Пріамъ, чтобы выкупить трупъ сына, смиренно цълуеть руку его убійцы; тамъ многострадальный странникъ Одиссей подъ ласкою богини тоскуетъ по своей далекой родинь; тамъ бодрый Язонъ совываетъ богатырей для чудеснаго плаванія въ золотую Колхиду; тамъ вёрный Орфей нисходить въ обитель смерти, чтобы выпросить у царицы твней свою Евридику; тамъ гордая праведница Антигона ценою жизни покупаетъ свое право исполнить долгъ любви къ умершему брату; тамъ кроткая Ифигенія добровольно принимаетъ смерть ради славы своего отца; тамъ ревнивая Медея въ изступленіи мести убиваеть своихъ дітей; тамъ каменное подобіе благословенной нівогда Ніобеи плачеть надъ своимъ разрушеннымъ счастьемъ. — Эти образы не умирали никогда; они плъняли лучшіе умы древняго міра, пока текла его жизнь, а послъ его смерти перешли въ средніе въка, чтобы жить тамъ новою жизнью, отчасти подъ тъми же, отчасти подъ другими именами. Красавица Венера завлекаетъ рыцарей въ свой таинственный гроть; дерзновенный пловецъ Одиссей плыветь черезъ океанъ, пока его судно не разбивается объ отвъсную

гору чистилища; волшебница Цирцея подъ именемъ Армиды удерживаетъ крестоносцевъ отъ святого подвига; Елена промѣняла греческихъ витязей на богатыря мысли Фауста. И выше и выше плетется вѣнокъ поэзіи надъ главами героевъ греческихъ былинъ; каждая эпоха новыхъ временъ дала для него свои цвѣты. Ахиллъ и Эдипъ, Антигона и Медея—это уже не греческіе образы: любовь всего человѣчества ихъ усыновила.

Таковыми дошли они до насъ: теперь они наши — самое прекрасное наследіе нашей духовной родины. И мы роднимъ ихъ со своею душой и видимъ въ этомъ и наслажденіе, и поученіе себъ: прошедши черезъ горнило всемірной исторіи, эти образы потеряли то случайное и условное, то земное, можно сказать, которое имъ было свойственно вначаль; теперь эточистыя воплощенія идей, неоцінимыя для поэта-мыслителя. И не только для него; я уже свазаль, что, сочетавшись съ твореніями новыхъ временъ, эти образы продолжають жить у насъ подъ чужими именами. Несчастный Оресть, раздавленный своимъ долгомъ кровавой мести, понынъ живетъ на нашей сценъ подъ именемъ датскаго принца Гамлета; но это только меньшая часть. Сколько великодушныхъ подвижницъ создала Антигона, сколько мрачныхъ ревнивицъ - Медея! Не сознаютъ этого даже ихъ поэты; имъ кажется, что они внимаютъ голосу собственной души, а того они не знають, что этоть голосьвсе тотъ же шелестъ въчно зеленаго дуба греческой саги, выросшаго въ рощъ пелазгическаго Зевса въ бурной Додонъ....

Миоологія естественно приводить насъ оть религіи къ литературт античности, являясь содержаніемъ значительной части ея поэтическихъ памятниковъ; но античная литература важна для насъ не только своимъ содержаніемъ — она важна своей формой и, главнымъ образомъ, своимъ духомъ. Относительно формы прошу васъ вспомнить, что античность создала всѣ литературные типы, которыми наша литература живетъ— дъйствительно создала, такъ какъ раньше они не существовали — и притомъ создала не вдругъ, а одинъ за другимъ въ органическомъ процессъ своего развитія.

И тутъ мнъ хотълось бы спросить всякаго, интересующагося литературой,—а интересуется ею теперь всякій—что ощущаетъ онъ въ присутствіи этихъ завъщанныхъ неизвъстно къмъ ли-

тературныхъ типовъ, съ которыми онъ встръчается въ своей жизни? почему у насъ имъются именно они, эта трагедія, комедія, романъ, повъсть, лирика, эпиграмма и т. д., а не другіе? почему для н'якоторыхъ литературныхъ типовъ обязательна риема и размъръ, для другихъ — только размъръ, для третьихъ-ни тотъ, ни другая? Что, повторяю, ощущаеть интересующійся литературой человінь вы виду этихь фактовь?— Ну, я думаю, большинство, если отвъчать по совъсти, отвътить: ровно ничего. Дъйствительно, кто живеть одною современностью, тоть быстро отвыкаеть мыслить: — вёдь мыслить значить связывать следствіе съ причиной, причина же современности лежить въ прошломъ. Но возьмемъ человъка вдумчиваго: онъ, въроятно, за объяснениемъ причины обратится къ наукъ о литературъ, къ теоріи словесности—и быстро разочаруется. Теорія словесности; какъ наука, дъло будущаго; пока она скоръе классифицируеть и иллюстрируеть, чемь объясняеть. Неть, теперь для вдумчиваго человъва путь одинъ: на вопросъ о смыслъ литературныхъ типовъ отвъчаетъ только исторія ихъ возникновенія, т.-е. античная литература.

Туть мы видимъ своими глазами, какъ изъ первобытной прико-эпической ячейки прежде всего развивается эпическая поэзія; при отсутствіи письменности единственнымъ хранилищемъ того, что слъдовало знать, была память, а памяти нужно было придти на помощь размъромъ и напъвомъ. Итакъ, эпосъ сталъ вмъщать въ себъ все, что слъдовало знать: дъянія боговъ и предковъ, пророчества, законы, наставленія къ жизни и къ работамъ; отсюда его раздъленіе на былевую и дидактическую вътви. — Развитіе музыки повело къ осложненію размъровъ: изъ эпоса развивается лирика въ своихъ различныхъ разновидностяхъ, какъ элегія, баллада, пъсня, ода; чъмъ дальше, тъмъ болъе расширяетъ она свой кругозоръ, поглощаетъ, наконецъ, эпосъ и съ нимъ вмъстъ даетъ драму — трагедію и комедію. — Но тъмъ временемъ и письменность все шире и шире распространяется; зарождается проза; проза конкуррируеть съ поэзіей, какъ хранилище того, что следовало знать, но все-таки чувствуется, что поэзія обладаеть такими достоинствами, которыхъ у прозы нътъ — ея размъръ болъе соотвътствуетъ возбужденному состоянію души, чемь гладкое теченіе прозы,

она продолжаеть быть выразителемъ страстнаго, эмоціональнаго элемента человъческаго естества, предоставляя прозъ элементъ интеллектуальный. Эпось умираеть, его замъняеть историческая и философская проза. А жизнь все развивается и развивается, страсти випять въ народныхъ собраніяхъ, випять въ судахъ; создается особый родъ прозы, вивщающій въ себъ страсть — красноръчіе. Элементъ страсти сближаетъ краснорвчіе съ поозієй, оно принимаеть въ себя нвчто въ родв размъра, подъ именемъ прозаическаго ритма, обращаетъ вниманіе на равномърное дъленіе частей періода и иногда, для большей вразумительности, подчеркиваеть это деленіе риомой. — Съ этимъ лирическимъ элементомъ реторическая проза грозитъ гибелью поэзін; эта гибель отсрочивается благодаря той любви къ прошлому, которая охватила грековъ послъ потери политической самостоятельности. Рождается романтическая поэзія такъ называемаго александрійскаго періода; эта поэзія воскрешаетъ прежніе поэтическіе типы и прибавляетъ въ нимъ новый, настоящій выразитель романтическаго настроенія — идиллію. Тъмъ временемъ литература переносится въ Римъ; это также ведетъ въ воскрешенію поэтическихъ типовъ, но уже на латинскомъ языкъ, и опять къ созданію новаго типа, естественнаго продукта столкновенія наносной культуры съ туземной грубостью, римской сатиры. - Все же побъда прозы надъ поэзіей этимъ только отсрочивается; чувствуя свои силы, она вторгается изъ міра д'виствительности въ царство фантазіи, предоставленное до тъхъ поръ поэзіи, создается романъ, создается повъсть эти последыши античной литературы. — Торжеству прозы содъйствуетъ тоже и то обстоятельство, что характерный для античныхъ языковъ элементъ количества, на которомъ построена вся античная метрика, въ эпоху по Р. Хр. сталъ теряться; когда поэтому потребовалась новая народная поэзія, что случилось между прочимъ подъ вліяніемъ христіанства, то ея форма была заимствована лишь отчасти изъ старинной поэзіи, главнымъ же образомъ изъ ритмической прозы; характерная особенность последней — равномерное деление періодовъ, подчеркнутое риомой — стало характерной особенностью также и новой поэзіи. Такъ возникла поздняя античная поэзія, прошедшая черезъ все средневъковье: stabat mater dolorosa juxta

crucem lacrimosa, и все остальное. А между тъмъ, это и есть та поэтическая форма, которая завоевала всв народы европейской культуры, всюду вытёсняя грубыя и неспособныя къ развитію туземныя формы; мы всв, народы новой Европы, живемъ этимъ наслъліемъ, не исключая и нашей народной поэзін. — Правда, дълались попытки заменить эти античныя формы другими, заимствованными изъ поэзіи другихъ неантичныхъ народовъ — индійской, арабской — но эти попытки не имъли успъха. Мало того: нашимъ сосъдямъ, нъмцамъ, не удалось даже снова призвать къ жизни своей исконной поэтической формы, аллитерирующаго стиха. Его воспроизводили иногда очень удачно, всёхъ удачнёе Вагнеръ въ своей знаменитой трилогіи — Helle Wehr, Heilige Waffe, Hilf meinem ewigen Eide!—но его горизонть, тъмъ не менъе, очень узокъ. Внъ "Кольца Нибелунга" онъ невозможенъ; ни Фаустъ, ни Орлеанская дева не могли имъ быть написаны.

Итакъ, по части литературныхъ типовъ и формъ мы и понынъ живемъ античностью; новыя времена ихъ отчасти упростили, отчасти разнообразили, но ничего принципіально новаго къ нимъ не прибавили. Но я говорилъ также о духъ античной литературы, и вы, въроятно, сами уже подозръваете, что въ этомъ духъ — самое важное наслъдіе античности. Да, конечно; но здъсь болъе, чъмъ гдъ-либо, я долженъ бытъ кратокъ, даже рискуя пропустить очень серьезныя стороны моей темы. Ограничусь двумя примърами: духомъ античной исторіи и духомъ античной философіи, — конечно, смотря на ту и другую, какъ на литературные типы.

Исторію мы имѣемъ не у однихъ античныхъ народовъ: она была у народовъ Востока, была и у евреевъ. Но у нароговъ Востока ея цѣль была совершенно особая: прославленіе дѣяній царей, ихъ побѣдъ, сооруженій и т. д.; о пораженіяхъ и безславіи царей не писали. Другую точку зрѣнія выдвинулъ Израиль: его исторія свидѣтельствовала ему о постоянной опекѣ Бога Саваова, Который и награждалъ избранный Имъ народъ за повиновеніе Его закону, и каралъ за ослушаніе; его исторіографія имѣла поэтому цѣлью обнаружить, гдѣ только можно было, этотъ перстъ Божій. Впервые у древнихъ грековъ находимъ мы понятіе, которое, просто какъ таковое, показалось бы

безсмысленнымъ исторіографамъ Востока, съ Израилемъ включительно: понятіе исторической истины. Для чего пишеть свою исторію Геродоть? "Для того, чтобы не пропала отъ времени память о д'яніяхъ людей, и чтобы великія и удивительныя дъла, совершенныя какъ эдлинами, такъ и варварами, не лишились своей славы". Замётьте: какъ эллинами, такъ и варварами. Историкъ стоитъ выше національностей; великое дъло какъ таковое его интересуеть, оно требуеть отъ него награды и получаеть ее, безотносительно къ имени совершившаго. Конечно, у Геродота не все достовърно; онъ благодушно воспроизводить легенду, но безъ всякаго злого умысла: что дълать, въ его эпоху историческая критика еще только зарождалась. — Историческая критика... туть мы коснулись второй стороны дела. Въ прошлой лекціи, говоря о чувстве правды, я указаль на то, что оно заключаеть въ себъ не одно, а два требованія — первое: "пусть твои слова соотв'єтствують твоему сужденію", т.-е. "не лги"; второе: "пусть твое сужденіе соответствуетъ действительности", т.-е. "не заблуждайся". Первому изъ этихъ требованій удовлетворилъ Геродоть; удовлетворить второму было предоставлено его преемнику Өукидиду. Онъ не довольствуется уже правдивой передачей того, что слышаль; онъ всячески старается провърить услышанное, сличаеть показанія авинянь сь показаніями спартанцевь, коринеянъ и т. д., чтобы такимъ путемъ добраться до исторической истины. Такъ относится онъ къ установленію фактовъ; но это сравнительно легкая задача: историкъ не только докладчикъ, но и судья. Какъ же творитъ Оукидидъ историческій судь? Такъ, какъ мы этого только и можемъ желать: гдв передъ нами двъ противоположныя и непримиримыя точки эрънія, тамъ онъ последовательно развиваетъ ту и другую въ формъ состязательныхъ рѣчей представителей объихъ сторонъ. Рѣчи встръчались уже у Геродота, но у него онъ только пріятно разнообразили разсказъ, — у Оукидида онъ служатъ главной цъли его труда, раскрытію исторической истины. Не всъ, конечно, последовали его примеру: въ IV веке встречаются попытки подчинить историческую истину патріотизму, а затъмъ и интересности разсказа; но въ серьезной исторіографіи его авторитетъ остался непоколебимъ. Во И въкъ историкъ Полибій произносить зам'вчательныя слова, которымъ и сл'вдуеть на д'вл'в: "истина — око исторіи" (І, 14). Въ І в'вк'в до Р. Хр. Цицеронъ хорошо формулируетъ главныя требованія къ исторіи въ сл'вдующихъ словахъ: "ne quid falsi audeat, ne quid veri non audeat historia", — словахъ, которыя и понын'в красуются, какъ девизъ, на заглавномъ лист'в самаго серьезнаго изъ историческихъ журналовъ, французской Revue historique. Въ І—П в'вк'в по Р. Хр. Тацитъ высказываетъ приблизительно то же требованіе въ своемъ знаменитомъ sine ira et studio.

Таковъ духъ античной исторіографіи. Что же, будемъ мы ее теперь упрекать въ томъ, что она въ томъ или другомъ отношеніи кажется намъ отсталой, слишкомъ много вниманія удѣляетъ установленію фактовъ внѣшней политики, слишкомъ мало интересуется экономическими и соціальными вопросами? Эти упреки были бы умѣстны, если бы мы, филологи, рекомендовали вамъ античную исторіографію, какъ норму для современной; но я уже разъ протестовалъ противъ этой инсинуаціи, и протестую противъ нея и теперь. Нѣтъ; античность должна быть для насъ не нормой, а сѣменемъ; мы должны принять его въ себя, это сѣмя исторической правдивости, чтобы изъ него выросло дерево правдивой современной исторіографіи. Съ этой-то точки зрѣнія и величайшій изъ историковъ новыхъ временъ, Ранке, называлъ себя ученикомъ Өукидида.

И мнѣ думается, что мы никогда еще въ этомъ сѣмени такъ не нуждались, какъ именно теперь. Именно теперь исторической истинѣ, этому оку исторіи, какъ его называетъ Полибій, угрожаетъ сильнѣйшая опасностъ со стороны ея двухъ исконныхъ враговъ: націонализма и партійности; а что это значитъ—это понять нетрудно. Не знаю, извѣстно ли вамъ, что нѣкоторые писатели разумѣютъ подъ готтентотской моралью? Этотъ терминъ имѣетъ своимъ источникомъ анекдотъ, вѣроятно, не оченъ достовѣрный, — будто одинъ готтентотъ на вопросъ миссіонера, что такое добро и зло, отвѣтилъ: "если мой сосѣдъ уведетъ у меня мою жену, то это зло, а если я уведу у него его жену, то это добро". Теперь вы поймете, что этотъ готтентотскій принципъ проявляется не только на почвѣ

частныхъ сношеній — тамъ онъ намъ не опасенъ, мы надъ нимъ смѣемся, — онъ гораздо вреднѣе въ области національныхъ и партійныхъ интересовъ. Когда, скажемъ, испанецъ съ жаромъ заступается за притѣсняемыхъ въ Португаліи испанцевъ, но возмущается противъ такого же заступничества Португаліи за обижаемыхъ въ Испаніи португальцевъ; когда тотъ же испанецъ, будучи республиканцемъ, горячо одобряетъ правительство за то, что оно запретило карлистскую демонстрацію, а на слѣдующій день бранитъ то же правительство за запрещенную республиканскую демонстрацію— то ему кажется, что онъ во всѣхъ этихъ случаяхъ разсуждаетъ вполнѣ послѣдовательно и здраво. Мнѣ же думается, что онъ обнаруживаетъ въ первомъ случаѣ національный, а во второмъ — партійный готтентотизмъ, и больше ничего.

И все же я скажу: пока этоть готтентотизмъ царитъ только у взрослыхъ людей въ ихъ національныхъ и партійныхъ распряхъ, то это еще полъ-бѣды: говорятъ, безъ этого нельзяне буду спорить. Но въдь наши испанцы этимъ не довольствуются; они требують, чтобы вся исторія, поскольку она пишется испанцами и для испанцевъ, носила соотвътственный характеръ, чтобы видно было, что ее написалъ испанецъ, а не португалецъ. Туть мнъ съ грустью вспоминается Өукидидъ; онъ начинаетъ свое сочинение словами: "Оукидидъ аоинянинъ написаль эту исторію войны пелопоннесцевь сь авинянами"и хорошо, что онъ это дълаеть, такъ какъ безъ этихъ словъ, по характеру и тенденціи его труда, никто не могъ бы догадаться, кто его написалъ: авинянинъ, спартанецъ или кориноянинъ? Но что же дълать; видно придется исторіи, чтобы выдержать свой испанскій характерь, закрыть свое "око" на протяженіи всёхъ новыхъ временъ; будемъ утёшаться тёмъ, что истина найдеть себъ убъжище хоть въ древней исторіи, такъ какъ древнюю-то исторію съ испанской точки зрінія не напишешь. И дъйствительно, туть есть чему радоваться. Я никогда не подпишусь подъ вышеприведеннымъ изречениемъ Мабли о новой и древней исторіи; несомнінно, однако, что по нынішнимъ временамъ изучение древней истории имъетъ особенное нравственное значеніе. Здёсь мы судимъ не на основаніи предвзятыхъ симпатій; мы одобряемъ добрыхъ мужей и добрыя

дъла, возмущаемся по поводу дурныхъ, безотносительно къ національности того или техт, о комт идетт речь. Здёсь готтентотизмъ не имъетъ почвы: вникая въ древнюю исторію, мы учимся быть справедливыми. Но именно это не на руку нашимъ испанцамъ; они требуютъ изгнанія древней исторіи изъ школы, или, по крайней мъръ, ея сокращения въ пользу новой, особенно же испанской исторіи... Впрочемъ, господа, вы, конечно, давно поняли, что я говорю здёсь объ испанцахъ только потому, что они живуть далеко, никогда не узнають, что я о нихъ говорилъ, и поэтому не обидятся; а я уже столькихъ "обидълъ" въ своихъ предыдущихъ лекціяхъ, что будеть съ меня. Нъть, вернемся домой. Чего только не требують отъ школьнаго преподаванія исторіи! Оно должно насадить духъ патріотизма, духъ..... другой, третій, четвертый. Боюсь, однако, что изъ всёхъ этихъ древонасажденій ничего путнаго не выйдеть, "око" же исторіи окажется при этомъ окончательно вышибленнымъ. Нътъ; если бы дъло зависъло отъ меня, я, какъ выросшій на античности человъкъ, сказаль бы скромно, но ръшительно: "преподаваніе исторіи должно насаждать духъ правдивости и справедливости" — а затъмъ.... поставилъ бы точку.

## ЛЕКЦІЯ ШЕСТАЯ.

Вторая антитеза: продолженіе. — Духъ античной философской литературы: переубъдимость — Кодексъ чести мыслителя. — Античная философія: ея универсализмъ. — Античная этика. — Этика досократовская, сократовская и христіанская. — Ихъ важность для этики будущаго. — Античное право. — Юристы-ремесленники и юристы-мыслители. — Античная политика. — Античность и оптимизмъ.

Предыдущую лекцію я закончиль анализомь и характеристикой того, что я назваль духомь античной исторіографіи; перехожу въ духу античной философіи, предупреждая вась, однако, и здісь, что пока мы ее разсматриваемь не какь таковую, а только какь литературный типь, параллельно съ исторіографіей.

Допустимъ на минуту, что все содержаніе философіи Платона не только невърно, но и нельпо, что оно не имъетъ для насъ никакой цънности; можно ли будетъ сдать его діалоги въ архивъ? Нътъ; ихъ значеніе, какъ литературныхъ произведеній, независимо отъ того, что является ихъ философскимъ результатомъ. То, что въ нихъ болъе всего поражаетъ маломальски вдумчиваго читателя, это вовсе не ихъ выводы, а тотъ методъ, посредствомъ котораго таковые достигаются. Сравнимъ для ясности и здъсь греческую философскую письменность съ тъмъ, что ей соотвътствуетъ у нетронутыхъ греческой цивилизаціей народовъ, у индійцевъ, у народовъ такъ называемаго классическаго востока, у евреевъ. И тамъ вы встрътите очень глубокомысленныя наставленія: никто не можетъ относиться свысока къ проповъди Будды или къ ветхозавътнымъ пророкамъ. Но

у грековъ есть нѣчто ими впервые введенное въ работу нашей мысли, — а именно, всюду разлитое убѣжденіе, что каждое наше положеніе постольку вѣрно, поскольку оно доказано. Мало того; предполагается, что эта доказанность или недоказанность—единственное, что приходится имѣть въ виду мыслителю, и что эта доказанность, разъ она на лицо, должна оградить его отъ всѣхъ антипатій общества. "Какъ! ты утверждаешь то-то и то-то?" — говоритъ Сократу его собесѣдникъ, возмущенный его выводами. О нѣтъ, отвѣчаетъ Сократъ, это утверждаю не я, а Logos, орудіемъ котораго я здѣсь являюсь. Нравится тебѣ то, что Logos доказываетъ моими устами—тѣмъ лучше; не нравится—вини не меня, а Logos'а, или еще лучше—самого себя.

А это отношение къ дѣлу имѣетъ своимъ послѣдствіемъ требованіе, чтобы челов'ять быль убъдимым и переубъдимым. Logos ставить намъ серьезныя, подчась тяжелыя условія. Ты должень признать самое непріятное для тебя положеніе, разь оно доказано; ты должень отказаться от самаго дорогого тебъ убъжденія, раз оно опровергнуто, — вотъ кодексъ чести мысли-теля. Не хочешь — ты будешь бараномъ изъ стада, рабомъ подъ властью господина, а не свободнымъ гражданиномъ общины духа. А потому-опровергай, доказывай, но не жалуйся, не злословь, не входи въ азарть. И хорошенько присматривай за своими доказательствами и опроверженіями, чтобы они были дъйствительно доказательны: очень часто симпатія и антипатія извращаеть наше сужденіе, склоняя его признать доказательными самыя легкомысленныя соображенія — этого быть не должно. Недоказательное соображеніе, внушенное симпатіей, въ споръ-то же, что неправильный ударъ въ поединкъ; кто къ нимъ прибъгаетъ, тотъ нарушаетъ кодексъ чести.

Да, переубъдимость — воть то сёмя, которое заключаеть въ себъ античная философія, и только она; и это сёмя должно взойти въ каждомъ изъ насъ, если онъ хочетъ относиться сознательно къ явленіямъ жизни, хочетъ выйти изъ мрака предразсудковъ. Къ сожальнію, почва для этого съмени у современнаго человъка очень неблагопріятна. Мы всъ болье или менье, въ силу наслъдственности, волунтаристы; интеллектуализмъ—лишь тонкій наносный слой чернозема въ складь нашего

ума. Насъ можно настроить и перенастроить, на насъ вліяеть стихійнымъ образомъ среда и обстановка нашей жизни; но въдь все это — прямая противоположность интеллектуальной переубъдимости.

И теперь, бесъдуя съ вами объ этой послъдней, я болъе всего боюсь, какъ бы вы не перевели моихъ словъ на волунтаристическій языкь и не смішали переубідимости сь тімь, что я позволиль бы себь назвать перенастраиваемостью, этимъ върнымъ признакомъ нравственной или умственной слабости. Не въ томъ важность, чтобы человекъ быль въ состоянии менять свои убъжденія; это — явленіе до того обычное, что и говорить о немъ не стоитъ. Сплошь и рядомъ онъ, переходя изъ одной среды въ другую, мъняетъ свои убъжденія — не вдругь, разумбется, а исподволь; въ особенности это касается убъжденій политическихъ. Туть такого рода метаморфозы происходять съ регулярностью, немногимь уступающей извъстной метаморфозъ насъкомыхъ: сплошь и рядомъ изъ самыхъ радикальныхъ личинокъ выдупливаются самые великолъпные ретроградные папильоны. Надъюсь, вы не заподозрите меня, что я подъ переубъдимостью рекомендую подобнаго рода метаморфозу; совершенно напротивъ, она — прямой ея врагъ. Да, но не единственный; другой ея врагъ—то, что на волунтаристическомъ языкъ принято нарекать почетнымъ именемъ стойкости убъжденій, между тъмъ какъ на нашемъ интеллектуалистическомъ языкъ имя этому качеству -- косность и умственная слъпота. Съ нашей точки зрвнія одинаково заслуживаеть осужденія какъ тоть, кто отказывается отъ своихъ убъжденій, не имъя на это логическаго основанія, такъ и тоть, кто при наличности этого основанія отъ нихъ не отказывается; оба онивраги и ослушники Logos'a, того "слова-разума", которое, по глубокомысленному изреченію четвертаго евангелиста, было въ самомъ началъ бытія — и впервые объявилось въ античной философіи.

Простите, что я настаиваю на этомъ соображеніи; но оно намъ теперь ближе, чъмъ когда-либо. Въ эту самую минуту надъ всъми нами — и надо мною, лекторомъ, и надъ вами, моими слушателями — витаетъ Logos; то, что я вамъ говорю, разсчитано не на то, чтобы такъ или иначе васъ настроить,

а на то, чтобы васъ убъдить. Что это задача трудная, что мои ръчи вызовуть много критики и неудовольствія-ото я и самъ сознавалъ и вамъ заявилъ съ самаго начала: трудно убъждать и переубъждать тамъ, гдъ имъешь дъло съ накопившимся въ теченіе цълаго ряда льть, переданнымъ средою и чуть-ли не по наслъдственности предублждением. Но я полагаю, если для меня важно сообщить вамъ ту истину, которою я обладаю, то для васъ не менъе важно воспринять ее... поскольку она истина. А чтобы въ этомъ убъдиться, для этого средство одно — тотъ кодексъ чести мыслителя, о которомъ я говориль только что: "ты должень признать самое непріятное для тебя положеніе, разъ оно доказано; ты долженъ отказаться отъ самаго дорогого для тебя убъжденія, разъ оно опровергнуто". Между тъмъ современный читатель и слушатель въ числь другихъ качествъ, которыми онъ отличается отъ античнаго, обладаеть и следующимь: когда ему доказываешь чтонибудь, онъ пропускаетъ ходъ доказательства мимо ушей или глазъ и сосредоточиваеть все свое вниманіе на результать; нравится ему этотъ результатъ — хвала автору, хотя бы само доказательство было построено по силлогизму "чижикъ въ лодочкъ"; не нравится ему результать—анаоема. Воть противъ этого-то отношенія къ дѣлу я хотыль бы вась вооружить, пока еще пора, пока я еще предъ вами.

Да, еще разъ повторяю: переубъдимость, этотъ залогъ умственной свободы и умственнаго прогресса — вотъ самое драгоцънное намъ наслъдіе античной философіи, какъ литературнаго произведенія. Ея соствътственная форма — діалогъ; и вотъ причина, почему Платонъ свои сочиненія написалъ въ діалогической формъ, при чемъ убъжденіе и переубъжденіе происходить на нашихъ глазахъ.

Вы, конечно, понимаете, что я по необходимости пропускаю много сторонъ, драгоцѣнныхъ въ античности, въ античной литературѣ, въ античной философской литературѣ—я могу вамъ представить только образчики, а при ихъ выборѣ нѣкоторый субъективизмъ неизбѣженъ. Я говорю о томъ, что мнѣ кажется наиболѣе цѣннымъ изъ того, чему меня научила античность: другой, быть можетъ, подчеркнулъ бы другія стороны, болѣе близкія его сердцу, и былъ бы точно также

правъ. Теперь, прежде чѣмъ проститься съ античной литературой, мнѣ хотѣлось бы еще разъ указать на ея огромное культурно-историческое значеніе.

Если бы античность была только создательницей техъ литературных типовъ, которыми живемъ и мы, только плоскостью отправленія для эволюціи новъйшей литературы, то и тогда ея значеніе было бы очень велико: в'ядь всякій вопросъ о причинъ явленій всемірной литературы, другими словами, всякое сознательное къ ней отношение неизбъжно завело бы насъ въ область античности. Но въдь этимъ ея значение не исчерпывается: античность не только дала толчокъ новъйшимъ литературамъ, она и сопровождаетъ ихъ на всемъ пути ихъ развитія, оказывая болье или менье сильное вліяніе на нихъ. Очень върно сказалъ въ свое время Монтескье: "новъйшія сочиненія написаны для читателей, античныя—для писателей"; всегда, и особенно въ лучшіе періоды всемірной литературы. античность была главной пищей поэтовъ и прозаиковъ, и только тотъ правильно пойметъ также и новъйшую литературу, кто очень добросовъстно изучилъ эту ея пищу. Прежде это требованіе не такъ еще сознавалось: пока главную задачу историка литературы видьли либо въ собирании фактовъ изъ внъшней жизни писателей, либо въ морально-эстетическихъ разглагольствованіяхъ объ ихъ сочиненіяхъ, можно было обходиться безъ знанія античной литературы; но съ техъ поръ какъ исторія литературы была поставлена на научную почву, съ тъхъ поръ какъ мы стали ставить къ ея историку требованіе обнаружить ть силы, которыя придали данному литературному произведенію именно данный, а не другой характерь знаніе античной литературы стало непрем'ьнной обязанностью этого историка: какъ вы объясните возникновение литературнаго явленія, если вы не знаете тѣхъ силъ, которыя его произвели? Такимъ образомъ и тутъ оправдывается сказанное мною выше: важность античности стала не меньше, а больше, чъмъ она была раньше.

Но здѣсь для насъ важно не это, а вотъ что. Вы не забыли той антитезы, въ которой я вижу девизъ разумнаго поборника античности въ современной жизни: "не норма, а сѣмя". Были въ исторіи всемірной литературы періоды, когда p. . .

античность считалась нормой для современности; были и другіе. когда она... быть можеть не считалась, но дъйствительно была свменемъ. Первые мы называемъ подражательными: подражали тому, что понимали, понимали же не очень много, гораздо менье, чымь мы теперь; въ результать получался не классицизмъ, а псевдоклассицизмъ. Все же и эти періоды были необходимы: они вышколили новъйшую литературу, сообщая ея типамъ и средствамъ изложенія то техническое совершенство. въ которомъ они нуждались для того, чтобы служить болъе высокимъ цълямъ; въ сожальнію, недостатокъ времени не дозволяеть развить вамъ этоть въ высшей степени интересный и важный пункть. Но какъ бы тамъ ни было, действительно творческими періодами всемірной литературы мы считаємъ тъ, когда античность была не столько нормой, сколько съменемъ... все равно, признавалась ли она таковымъ или нътъ. Мы справедливо ставимъ Шекспира и Гете, для которыхъ античность была съменемъ, выше Расина, для котораго она была нормой, не говоря уже о другихъ, болье рабскихъ подражателяхъ. Но вы согласитесь, что процессь развитія съмени сложнъе и проследить его труднее, чемъ процессъ воспроизведения нормы; гораздо легче обнаружить вліяніе античности на Расина, чъмъ на Шекспира и Гете. Ла, конечно; но задача не упраздняется съ установленіемъ трудности ея исполненія. Исторія литературы, какъ наука, еще только нарождается. Ее мощно двинулъ впередъ знаменитый Тэнъ своимъ требованіемъ, чтобы литература разсматривалась, какъ продуктъ общества, изъ котораго и для котораго она создавалась; не менъе важно, однако, требованіе, чтобы, кром' этихъ внішнихъ силь, было прослівжено и вліяніе той внутренней силы, которая въ ней жила и живеть, т. е. античности. "Новъйшія сочиненія" — повторяю слова Монтескье— "написаны для читателей, античныя для писателей", а слъдовательно, прибавимъ мы, и для того, кто изучаетъ этихъ писателей и судить о нихъ.

Оглянемся теперь немного назадъ. Въ своемъ обзорѣ античнаго міра мы начали, какъ это было естественно, съ религіи: религія привела насъ къ миоологіи, миоологія къ литературѣ, литература къ философіи. Мы охарактеризовали ее пока только какъ литературный типъ; переходимъ теперь къ

ея самостоятельному значенію именно какъ философіи. Здібсь болье, чымь гав-либо бросается вы глаза, до вакой степени греческій народъ быль (повторяя выраженіе Вл. Соловьева) многодумомъ. Изъ обоихъ наиболъе творческихъ въ области философіи народовъ современности, англійскаго и нёмецкаго. первый всегда быль склонень къ эмпиризму, второй къ раціонализму; про грековъ трудно сказать, которое изъ обоихъ этихъ направленій лежало ближе къ ихъ душъ. Греція создала раціоналиста Платона, но она же и эмпирива Демокрита; въ Аристотель объ струи соединяются, но затымь опять отдыляются одна отъ другой-направление Платона воскресаетъ въ стоикахъ, направление Демокрита въ Эпикуръ. Эту спасительную двойственность Греція зав'ящала и новому міру; отнын'я отупляющая односторонность стала уже невозможной. Поперемѣнно то Платонъ, то Эпикуръ оплодотворяли и оживляли новъйшую философію. Раціонализмъ Платона соприкасается съ религіей, эмпиризмъ Эпикура—съ наукой; первый родствененъ съ идеализмомъ, второй съ матеріализмомъ; первый велетъ къ совершенстованію человіка какъ такового, второй-къ его власти надъ природой. Оба направленія намъ необходимы, но самое необходимое, это-борьба между ними, та плодотворная борьба, результатомъ которой является культурный прогрессъ. Не дай Богъ, чтобы которое-нибудь изъ этихъ двухъ направленій у насъ заглохло, чтобы разумъ человіческій забрель либо въ безплодную пустыню спекуляціи, либо въ грязный омуть исключительно матеріальных интересовь; а чтобы этого не случилось, для этого античная философія должна оставаться всегда близкой нашему сердцу-именно античная философія съ ея здоровымъ универсализмомъ, одинаково обозрѣвающая своимъ яснымъ взоромъ небо и землю... Но это, пожалуй, матерія слишкомъ трудная; вы знаете уже, что мы не можемъ исчерпать своей темы-что я могу привести вамъ только образчики. Приведу таковой и для античной философіи; изъ многихъ ея сторонъ выберу одну, а именно нравственную.

Это—вопросъ всёмъ одинаково близкій. Всякое общество живетъ нравственностью; нравственность нашего времени есть нравственность христіанская—ее признають даже тѣ, которые относятся болёе или менёе безучастно къ религіознымъ исти-

намъ христіанства. Зам'вчательно, однако, что первые христіане-мыслители, знакомясь съ античной философіей, были поражены ея величіемъ и чистотой; относясь къ этому явленію съ редигіозностью христіанъ и съ честностью мыслителей, они придумали для него следующее объяснение: "Господь Богъ", говорили они, "въ своемъ попеченіи о человъческомъ ролъ. до пришествія Христа, даль евреямь законь, а эллинамь философію". Зам'ятьте это сопоставленіе: евреямъ—законъ. эллинамъ философію. Законъ говорить: "ты долженъ, ты не долженъ" — и только; философія ставить вездъ вопросъ "зачъмъ" и "для чего". Итакъ, отношение Творца къ обоимъ народамъ-избранникамъ было различно: евреямъ онъ приказывалъ, съ эллинами — разсуждалъ... Такой, по крайней мъръ на мой взглядъ, естественный, логическій выводъ изъ приведеннаго положенія святыхъ отцевъ; не буду, однако, его развивать, не желая впасть въ ересь, --сосредоточусь на элли-

И у нихъ нравственность не съ самаго начала носила философскій характеръ; были и у нихъ законы и запов'єди, авторомъ которыхъ считали перваго учителя нравственности, воспитателя Ахилла и другихъ героевъ, Хирона. Первая: "воздавай честь Зевсу и прочимъ богамъ"; вторая: "уважай родителей"; третья: "не обижай гостя-чужестранца" — таковы три великія запов'єди Хирона (Χείρωνος όποθηκαι), нарушеніе когорыхъ было смертнымъ гръхомъ, наказуемымъ въчными карами на томъ свътъ. Но, конечно, это было не все: цълое нравственное міросозерцаніе прикрывало себя этой высшей санкціей откровенія, тъ "эопрородные законы", какъ ихъ называетъ Софоклъ "отецъ которыхъ-одинъ Олимпъ; не человъческая природа ихъ родила, не будуть они поэтому похоронены подъ покровомъ забвенія". Пиндаръ, Эсхилъ, Геродотъ, Софокль-воть для насъ главные источники этихъ законовъ, этой законнической древней нравственности. Какъ же мы къ нимъ отнесемся? Мы въ Хирона и Олимпъ върить не обязаны; возражая великому греческому поэту, мы скажемъ, что именно человъческая природа ихъ родила, — тотъ законъ подбора, который одинаково силенъ какъ въ физическомъ, такъ и въ нравственномъ мірѣ; закономъ подбора создается, какъ безсознательный результать въкового опыта покольній, тоть кругь правственных нормь, которыя обезпечивають обществу наилучшія условія для его развитія.

Конечно, разсматриваемая только съ этой точки зрвнія, древне-греческая инстинктивная нравственность стоить не выше, чёмъ инстинктивная нравственность любого другого культурнаго или дикаго племени: всв онв одинаково опредвляются тъмъ же непреоборимымъ закономъ подбора. То, что придаетъ ей исключительное значеніе, -- это то, что греческая культура, перешедшая въ Римъ, а изъ Рима къ новымъ народамъ, есть единственная въ исторіи человъчества культура побъдившая и побъждающая, между тъмъ какъ всв другія культуры, не исключая и самыхъ живучихъ (мусульманской и буддійской), суть культуры побъжденныя или побъждаемыя. Туть мы стоимъ на вполнъ твердой біологической почвъ: инстинктивная нравственность греческаго народа есть самая здоровая изъ всёхъпотому самая здоровая, что она создала единственную въ міръ выживающую культуру. Значить ли это, что она должна быть для насъ нормой? Нътъ, конечно; мы уже видъли, что нормъ въ античности мы вообще искать не должны. Но если какаянибудь инстинктивная нравственность заслуживаетъ вниманія современности, то несомнънно она; и это внимание ей досталось и достается въ полной мъръ съ тъхъ поръ, какъ ея проповъдникомъ сталъ среди насъ Фр. Ницше...

Но я здёсь не о ней хотёлъ говорить, а о той сознательной, философской нравственности, которая возникла на ея почвё послё одной изъ величайшихъ реформъ, которыя переживало человъчество въ этой области; эта реформа связана съ именемъ Сократъ. Сократъ именно тъмъ и произвелъ переворотъ въ Аоинахъ, что по поводу каждаго нравственнаго принципа или закона ставилъ вопросъ "зачъмъ" и "для чего". Въ этомъ отношеніи онъ, а съ нимъ и пошедшая отъ него нравственная философія, стоитъ особнякомъ; другого такого примъра исторія человъчества не знаетъ. Если до-сократовская инстинктивная правственность возбуждала нашъ интересъ какъ самая упънная изъ инстинктивныхъ же нравственностей, то сократовская сознательная нравственность заслуживаетъ нашего вниманія какъ единственная. И Сократъ—вы это знаете—дорого поплатился

за свой починъ. Современники ужаснулись этихъ его "зачъмъ" и "для чего", на которыя они не знали отвъта; не зналь на нихъ отвъта и онъ самъ. Вы помните его грустныя слова: "они всв ничего не знають, да и я не умнъе ихъ; я только знаю, что ничего не знаю, а они даже этого не знають". Инстинктивная правственность перестала удовлетворять людей мыслящихъ, а новой, сознательной еще не было; аеинское общество почувствовало себя въ положеніи людей, отвалившихъ отъ одного берега и не видящихъ другого. Не будемъ строго относиться къ ихъ протесту противъ человъка, который отнялъ у нихъ то, чъмъ они жили до тъхъ поръ; но не будемъ отказывать въ удивленіи смілому пловцу, который рішительно отчалиль отъ берега въ поискахъ новаго, лучшаго міра. На поставленные Сократомъ вопросы отвътили позднъйшіе философы, особенно стоики; результатомъ ихъ отвётовъ была нравственная философія, создательница единственной въ мір'є такъ называемой автономной морали, сознательно выводящей нравственный долгъ человъка изъ его правильно понятой природы.

Но, могутъ меня спросить, на что намъ эта автономная мораль, когда у насъ есть мораль христіанская?—Во-первыхъ, я уже разъ протестовалъ противъ этого выдёленія христіанства изъ античности, которое не имбетъ другого основанія, кромъ чисто внъшняго на именно, что античность всегда проходилась и проходится на философскомъ, а христіанство на богословскомъ факультетъ. Какъ можно отдълять отъ античности культурную силу, которая зародилась и окрупла въ предълахъ Римской имперіи въ эпоху первыхъ римскихъ императоровъ и явилась ответомъ на вековые запросы античнаго общества? Да и всякій, изучавшій исторію христіанства и христіанской морали, знаеть, какъ эта последняя питалась соками античной философіи, которая, по словамъ самихъ христіанскихъ учителей, была дана эллинамъ Господомъ еще до пришествія Христа. Но сила вовсе не въ этомъ аргументь; вы можете его разбить указаніемъ на то, что христіанская мораль по своему принципу отличается отъ до-сократовской и отъ сократовской: тамъ мы имъли нравственность инстинктивную и нравственность сознательную, здёсь же нравственность богооткровенную. Не буду спорить; поставлю только вопросъ:

желательно ли, чтобы откровеніе было единственной санкціей нравственнаго долга? Знаю, многіе склонны будуть отвітить: "да". Опять не буду спорить въ принципі; сошлюсь только на факты.

Религіозный скептицизмъ-факть, и притомъ факть далеко не такой страшный, какимъ многіе его представляють; его можно даже въ извъстныхъ предълахъ разсматривать, какъ явленіе біологическое. Бываеть въ жизни челов'ява возрасть, это именно вашъ возрастъ, господа -- когда подъ вліяніемъ, съ одной стороны, могучаго прилива жизненныхъ силъ въ здоровомъ организмъ, а съ другой — открывающагося передъ молодыми глазами все болъе и болъе широкаго горизонта, у его души точно крылья вырастають. Онъ смотрить взоромъ побъдителя на тотъ просторъ, который открылся передъ нимъ. онъ чувствуетъ себя его господиномъ, если не настоящимъ, то будущимъ, и на всѣ рѣчи про стъснительную высшую санкцію склоненъ отв'вчать: "я в'врую въ себя и свою силу!" Позднъе, когда вешнія воды вошли въ свое нормальное русло. онъ отрезвляется, соразмъряетъ свои силы съ своей задачей, учится съ уваженіемъ относиться къ темъ санкціямъ, которыя нъкогда отвергалъ... Эта метаморфоза не имъетъ ничего общаго съ той, на которую я намекнулъ раньше; она честна и безкорыстна, и я даже сожалью о томъ человькь, который "смолоду не быль молодъ"; мнъ вспоминаются слова Петрарки: "не приносить осенью плодовь то дерево, что весной не пвило" (non fructificat autumno arbor, quae vere non floruit). Иногда и цълыя общества переживають такіе періоды кипучей жизни и смълости мысли. Въ одинъ изъ такихъ періодовъ-періодъ Локка и Вольтера-и было открыто значение автономной морали школы Сократа; а на нашихъ глазахъ, въ силу такого же молодого порыва, была пріобщена къ сознанію современнаго общества и до-сократовская инстинктивная мораль, показателемъ и символомъ которой ея возродитель избралъ античнаго бога весны и приливающихъ силъ-Діониса. Такія явленія им'єють далеко не одно только преходящее значеніе; конечно, всякое увлеченіе проходить: прошло вольтерьянство, пройдеть и ницшеанство-не пройдеть только борьба, это единственное и необходимое средство совершенствованія.

Такая борьба предстоить и намъ-быть можеть самая серьезная изъ всёхъ, какія когда-либо волновали человёчество. А въ такія эпохи усиленной борьбы не годится замыкаться въ предълы одной какой-нибудь, хотя бы даже и христіанской морали. Назръвають новыя общественныя группировки, а съ ними и новыя задачи индивидуальной и сопіальной этики: для ихъ ръшенія нельзя довольствоваться тыми нормами, воторыя мы получили въ наслъдіе отъ отповъ и дъловъ. Мы должны провърить ихъ право на существованіе, мы должны черезъ этотъ наносный слой ходячей морали проникнуть къ дъйствительной правственности, къ той, которая держится на незыблемомъ устов человъческой природы... и не просто "человъческой природы (въ этомъ заключалась ошибка просвътительной эпохи), а нашей европейской природы, корни которой лежать въ нашей духовной родинъ, въ античности. И вотъ почему мы должны отъ нашей морали обратиться и къ до-христіанской, сократовской, и къ до-сократовской, инстинктивной; не для того, чтобы возсоздать ихъ, упаси Богъ, —а для того, чтобы изъ ихъ борьбы съ ходячей моралью родилось то новое, въ которомъ мы нуждаемся.

Такова потребность времени; по многимъ примътамъ видно, что мы идемъ навстръчу новому расцвъту занятій античностью, которая будеть и глубже понята и сильнъе повліяеть на людей. Фридрихъ Ницше — только одинъ примъръ, одинъ симптомъ; огромный, хотя и медленный успъхъ этого пророка античности—и притомъ самой античной, до-сократовской античности-ясно показываеть намъ, въ какую сторону направлены запросы современности и гдъ средство къ ихъ удовлетворенію. У насъ въ Россіи общество всегда было особенно чутко къ нравственнымъ вопросамъ и запросамъ; у насъ его сознаніе менъе стъснено традиціонными рамками, болъе рвется на просторъ, отъ условнаго и преходящаго въ дъйствительному, природному, въчному. У насъ, поэтому, и интересъ къ античности долженъ бы быть сильнье, чемъ где бы то ни было. И вогда я слышу эту проповъдь ненависти и пренебреженія къ античности въ нашемъ обществъ, мнъ кажется, что я имъю дъло съ какимъ-то колоссальнымъ и позорнымъ недоразумъніемъ. Мнъ хотълось бы крикнуть обществу: "Да что вы дълаете!

Передъ вами чаша съ самымъ искристымъ, самымъ вкуснымъ, самымъ питательнымъ напиткомъ, но края этой чаши смазаны полынью—и вы плаксиво, точно дъти, отъ нея отворачиваетесь?"...

Довольно, однако, объ античной философіи; ея характеристика сама собою насъ привела къ соціальнымъ и государственнымъ формаціямъ въ древнемъ мірѣ, къ практикѣ и теоріи античнаго государствоободонія. Да, къ практикѣ и теоріи; сопоставляя эти два понятія, мы уже указываемъ то, въ чемъ состоить отличительная черта античной политики. Всѣ народы древняго и новаго міра жили той или другой общественной и государственной жизнью; но только античные народы мыслили, разсуждали и писали о ней, да изъ новыхъ народовътѣ, которыхъ этому научила античность.

Правда, одна область этой жизни у всёхъ культурныхъ народовъ требовала сознательнаго къ себъ отношенія -- область правовая; чтобы регулировать отношенія между гражданами (и полугражданами) и хоть до нъкоторой степени обуздать произволь фактической силы, требовалось опредъленное законодательство, состоящее изъ ряда опредвленныхъ рецептовъ: "если кто сделаеть то-то, онъ подвергается тому-то". Такихъ законодательствъ намъ извъстно довольно много; самое древнее изъ нихъ, вавилонское, "кодексъ Гаммураби", относящееся къ третьему тысячельтію до Р. Х., было найдено не такъ давно, и эта находка возбудила интересъ всего цивилизованнаго міра. Д'єйствительно, этотъ "кодексъ" очень интересенъ — между прочимъ и въ томъ отношеніи, что мы изъ него узнаемъ, какъ долго человъчество жило одними ремесленными рецептами по образцу: "если кто сдълаетъ то-то, онъ подвергается тому-то", и сколь великъ, стало быть, подвигъ народа, который одинъ сумьль оть этихь рецептовь перейти къ научному правовыдынію, имфющему въ своемъ основаніи точныя опредъленія правовыхъ понятій, а въ своемъ корпусь — операцію надъ ними; это — такой же подвигъ мысли, какъ и переходъ отъ знахарскихъ практикъ къ научной медицинъ, имъющей въ своемъ основаніи изученіе свойствъ организмовъ и веществъ. Переходъ этотъ въ области права осуществили отчасти греки, но особенно римляне; и въ этомъ заключается причина, почему римское право было, есть и будеть воспитателемъ новъйшей юриспруденціи.

Знаю, что это положение часто оспаривается... не столько, впрочемъ, юристами qua юристами (дълаю эту юридическую оговорку въ виду того, что и юристы бываютъ часто людьми партіи — qua люди партіи они говорять, разумбется, то, что велить говорить партія), сколько неюристами и полуюристами. "Къ чему изучать римское право?" спрашивають они: "наши понятія о бракъ, семьъ и т. д. другія, чъмъ римскія; на что же могуть намъ пригодиться нормы римскаго права?" Замътьте: нормы. Вездъ одно и то же заблуждение: норма непримънима—значитъ и изучать нечего. Намъ кажется смѣшнымъ анеклотическій солдать, который отказался рышить ариометическую задачу — "если я даль тебь 5 р., а 3 р. ты послаль жень, то сколько осталось? "-отказался на томъ основаніи, что никто ему 5 р. не даваль, да и жены у него нъть; но въдь въ сущности эти квази-юристы, разсужденіе которыхъ я привелъ только что, ничуть не умнъе того солдата. Не нормы римскаго права намъ нужны; намъ нужны правовыя понятія, которыя съ удивительной точностью и целесообразностью установиль этоть народъ-избранникъ Өемиды—всв эти justum и aequum, dolus и culpa, possessio и dominium, hereditas и legatum, fideicommissum, ususfructus, servitus, obligatio и масса другихъ; намъ нужно уменіе оперировать этими понятіями, узнавать ихъ въ данныхъ правовыхъ отношеніяхъ и этимъ сводить запутанные отдъльные случаи жизненной практики къ сравнительно простымъ формуламъ; нуженъ весь этотъ тонкій и умный юридическій анализь, мастерами котораго были римскіе правов'яды. "Но зачемъ же?" — спрашивають эти люди; "ведь эти понятія и операціи, поскольку они нужны, приняты въ современное право". А въ современномъ правъ, переспрошу я, они перестали быть римскими? Вы замѣнили слово ususfructus словомъ "пользовладъніе" — и воображаете, что у васъ, благодаря этой простой манипуляціи, вм'єсто римскаго права получилось русское? Вы содрали этикеть съ амфоры благороднаго фалернскаго вина, налъпили русскій ярлыкъ-и тъшите себя мыслыо, что пьете отечественное вино? Эта близорукая современщина вредна уже однимъ тъмъ, что ведетъ въ такимъ безсовъстнымъ фальсификаціямъ и плагіатамъ.

Но вѣдь это только одна сторона дѣла. Я а priori устраняю нормативность античности и нормативный принципъ въ ея оцънкъ; все же кое-гдъ и кое въ чемъ можно у нея и въ этомъ отношенін поучиться, и притомъ въ области римскаго права болье, чъмъ въ какой-либо другой; но и это не все. Какъ бы ни относиться къ непосредственному, актуальному значенію римскаго права-то значеніе, какое оно импьло для насъ, какъ источникъ нашего права и воспитатель нашего правовъдънія, никоимъ образомъ у него не можетъ быть отнято: habere eripi potest, habuisse non potest, прекрасно сказалъ Сенека. Мы не можемъ изучать исторію нашего права, не изучая права римскаго: и не можемъ не изучать этой исторіи, если хотимъ сколько-нибудь сознательно относиться къ тому, чемъ мы живемъ. Ответъ на вопросъ о смысле правовыхъ институтовъ даеть намъ ихъ возникновеніе; отв'єтъ на вопросъ объ ихъ возникновеніи — ихъ исторія, т.-е., согласно сказанному, римское право. Кто его не знаетъ, тотъ никогда не будетъ юристомъ-мыслителемъ; а такіе намъ никогда не были такъ нужны, какъ именно теперь, когда происходить, можно сказать, разложение уголовнаго права и процесса, когда мечущаяся совъсть человъчества въ лицъ Толстого, Ницше, Геккеля ставить все новые и новые запросы правовъдънію и съ мучительнымъ напряженіемъ ждетъ отвъта на нихъ.

Но право и правовъдъніе—только одна сторона того, что можно назвать античной "политикой" въ античномъ смыслъ этого слова; въ ней много другихъ—столько, что намъ нельзя помышлять даже о схематической полнотъ. Всъ другія государства древности имъютъ въ своемъ основаніи либо военную идею, либо финансовую; въ одной только Греціи явилась мысль, что государство есть средство къ нравственному воспитанію и совершенствованію человъка, что политика есть завершеніе этики. У Гомера ея еще нътъ—въ гомеровской общинъ много привлекательнаго, но она дъйствуетъ на насъ, какъ сама природа со своей грубой и матеріальной наивностью. Но вотъ Дельфы, самая крупная умственная и нравственная сила Грепіи вплоть до V-го въка, беруть на себя грандіозную задачу

политически воспитать Грецію въ духѣ религіи и нравственности Аполлона. Греческій народь распадался тогда на мелкія самодовленина общины въ несколько тысячь душь каждая: эти πόλεις были въ высшей степени удобнымъ матеріадомъ для важныхъ и поучительныхъ экспериментовъ (нужно много и долго искать въ исторіи новыхъ времень, чтобы найти нъчто подобное, — напримъръ Женеву въ эпоху Кальвина). Эксперименты дълались съ помощью различныхъ средствъ и съ перемъннымъ успъхомъ: въ иныхъ общинахъ Дельфамъ удалось прибрать къ рукамъ правительство (въ Спартъ напр.), въ другихъ имъ содъйствовали могущественныя партіи (какъ въ Аоинахъ), въ третьихъ ихъ орудіемъ быль вліятельный орфическій ордень (въ южно-италійскихъ колоніяхъ); въ иныхъ они побъдили, въ другихъ были побъждены для насъ всъ эти зрълища одинаково интересны. Другого рода эксперименть затвяли въ противовъсъ Дельфамъ асинскіе политики У въка; но созданная ими безземельная община воиновъ и чиновниковъ терпитъ крушеніе въ пелопоннесскую войну. Опытами практики пользуется теорія IV в. — Платонъ въ своемъ "Государствъ "-но опять таки лишь для того, чтобы поскоръе перейти къ практикъ.

Такъ-то Греція зав'єщала намъ и въ теоретическихъ изложеніяхъ и въ практическихъ примъненіяхъ принципы политики въ самомъ широкомъ смыслъ слова; какимъ образомъ устроить государство такъ, чтобы обезпечить личности возможность наибольшаго нравственнаго совершенствованія? — воть вопросъ, проходящій красною нитью черезъ всё эти попытки и построенія. Это — вопрось въ высшей степени интересный. Уже одно то, что его ставили въ этой формъ, было громаднымъ прогрессомъ: "какимъ образомъ устроить государство такъ"... значитъ, государство не есть нѣчто стихійное; отъ насъ зависитъ устроить и перестроить его соотвътственно той цёли, которую мы признаемъ за лучшую. Такъ вёровали древніе; такъ отъ нихъ научились въровать и мы. Эта въра была одно время источникомъ крайнихъ увлеченій и заблужденій: преувеличивая (въ просвътительную эпоху) могущество разумной воли, люди стали думать, что съ помощью хорошо обдуманныхъ конституцій можно сразу перевоспитать народъ и

создать новую породу людей. Кровавая исторія французской революціи съ ея мертворожденными конституціями и дикимъ произволомъ научила насъ болъе трезво относиться къ этому дълу и не пренебрегать тъмъ стихійнымъ элементомъ, который заключается въ характеръ даннаго общества; но самая сущность идеи политического прогресса, которую намъ завъщала античность, этимъ затронута не была. — Это разъ; вторымъ шагомъ впередъ была концепція нравственнаго значенія государства, обусловленнаго отношениемъ его къ личности. Въ ней даны элементы борьбы между двумя идеями одинаково цънными, одинаково важными для культурнаго прогресса: идеей государственности и идеей индивидуальной свободы. Дельфы напирали на первую, подчиняя личность государству; Анины старались эманципировать личность, насколько это возможно безъ ущерба для силы государства — эту тенденцію авинской государственности ясно подчеркиваетъ Периклъ въ надгробной ръчи у Оукидида. Такъ-то античность внесла въ міръ эту плодотворную политическую антитезу, антагонизмъ между соціалистическимъ и индивидуалистическимъ началами; и всегда наиболъе сознательные поборники того и другого принципа въ новъйшемъ обществъ сознавали себя учениками античности и высоко пънили ел значение. Отепъ современнаго сопіализма Фердинандъ Лассаль видёлъ въ классическомъ образованіи "счастливый противовъсъ буржуазному міровозарьнію тогдашней Германіи и считаль его "несокрушимымь устоемь германскаго духа"; его антиподъ, пророкъ крайняго индивидуализма Фр. Ницше, у античности заимствовалъ тъ принципы, которые онъ такъ красноръчиво и такъ успъшно проводитъ въ своей проповъди. Оба были правы, такъ какъ оба были настолько образованы, что считали античность не нормой, а съменемъ современной цивилизаціи.

Но и здъсь мы рядомъ съ огромнымъ теоретическимъ значеніемъ античной политики должны признать ея огромное историческое значеніе — причемъ я прошу васъ это послъднее слово понимать не въ смыслъ отчужденности отъ современной дъйствительности, а въ смыслъ очень близкаго отношенія къ ней. Я уже раньше сказалъ, что наше прошлое не есть прошлое въ собственномъ смыслъ слова: оно живетъ въ

насъ и мы живемъ имъ. Изучая прошлое, мы изучаемъ нашу дъйствительность въ томъ, что въ ней есть самаго прочнаго, самаго живучаго. Попробуйте посмотръть на настоящее такъ, какъ будто вы сегодня родились, безъ всякаго знанія даже о вчерашнемъ днъ: все окружающее васъ покажется вамъ одинаково цъннымъ, необходимымъ и въчнымъ, институтъ высокихъ галстуховъ или плоскихъ дамскихъ шляпокъ окажется на одной линіи съ институтомъ твердаго или мягкаго знака или буквы по, съ институтомъ воинской повинности или суда присяжныхъ, съ институтомъ брака и дружбы. Что же поможетъ вамъ отличить тутъ преходящее отъ постояннаго, капризъ отъ потребности, нужное отъ ненужнаго? Точное знаніе человъка? Это-наука будущаго, и даже далекаго будущаго; пока нашимъ единственнымъ руководителемъ является прошлое. И если мы, филологи, погружаемся нашими мыслями въ далекое прошлое нашей культуры, то не для того, чтобы отвлечься отъ современности, а для того, чтобы легче и лучше ее понять, чтобы отъ условнаго и преходящаго перейти къ безусловному и въчному... или по крайней мъръ долговъчному, чтобы имъть возможность произвести правильную оцънку окружающимъ насъ явленіямъ, отличить наносную почву, которую унесетъ завтрашняя волна, отъ гранитнаго кряжа, на которомъ покоится наша культура. Ея исторія начинается для насъ тамъ, гдъ начинается исторія Греціи... объ исторіи Востока говорить не приходится, такъ какъ неизвъстно, поскольку исторія Греціи можеть считаться ея продолженіемъ. Изучая это начало и сравнивая его съ современностью, мы учимся познавать тотъ путь, по которому шествуеть человъчество, ведомое своимъ строгимъ воспитателемъ, закономъ соціологическаго подбора.

И—какъ я уже замътилъ выше—изучение этого пути даетъ намъ не одно только умственное знание, но и душевную бодрость и отвагу, внушаемыя отраднымъ совпадениемъ биологической и нравственной оцънокъ. Дъйствительно, только здъсь, на этомъ огромномъ пути культурной жизни общества, эти двъ оцънки совпадаютъ—на краткомъ разстоянии жизни индивидуя онъ то сходятся, то расходятся, сбивая насъ съ толку своими комбинациями. Мнъ вспоминается полунасмъшливое, полусерьезное четверостишие одного русскаго эпиграмматиста:

Кто въ соровъ лѣтъ не пессимистъ, А въ пятьдесятъ не мизантропъ, Тотъ сердцемъ, можетъ быть, и чистъ, Но идіотомъ ляжеть въ гробъ.

Да, идіотомъ въ родѣ Каратаева, Акима или того, котораго намъ изобразилъ Достоевскій... Дійствительно, на протяженіи жизни одного покольнія сплошь и рядомъ сила торжествуетъ надъ правомъ, а подлость надъ обоими; и это даже не самое худшее. Конечно, грустно видъть столько разбиваемыхъ прекрасныхъ жизней при торжествъ самодовольной ношлости и низости; но еще грустиве видеть побитыя высокія идеи, видіть трупы зарізанной правды на столбцахъ газетъ и прочихъ органовъ общественнаго мнвнія. Двлать нечего; на протяжении одной человъческой жизни вы знакомитесь только съ малымъ "я" окружающаго васъ общества, а оно не очень утъщительно; если вы хотите узнать его большое "я", —то, которымъ управляетъ законъ соціологическаго подбора — вы должны спуститься въ прошлое и съ самыхъ раннихъ началъ изучить путь человъческой культуры. И туть вы замѣтите то, что я назваль выше совпаденіемъ біологической и нравственной оцѣнки; его сущность можно выразить въ словахъ: "дурное оказывается нежизнеспособнымъ и гибнетъ, хорошее, будучи жизнеспособнымъ, выживаетъ или возрождается". Вы исполнитесь свътлой надежды на то таинственное будущее, куда ведетъ насъ неисповъдимая Воля; вы одобрите въ примънени къ человъческой природъ прекрасныя слова Николая Ленау:

> Люби же природу: правдива, върна, Къ свободъ п счастью стремится она.

## ЛЕКЦІЯ СЕДЬМАЯ.

Вторая античность. — Архитектура и принципъ структивной честности. — Скульптура и живопись: принципъ естественности и принципъ идеализма. — Художественная промышленность: принципъ одушевленности. — Облагораживаніе новъйшей культуры античностью. — Третья античность настоящемъ и будущемъ. — Возрастаніе ея интереса по мъръ ея изслъдованности. — Ея универсализмъ.

Объ предыдущія лекціи, посвященныя культурному значенію античности, им'єли довольно разнообразное содержаніе: пришлось говорить и о религіи, и о минологіи, и о литературъ, и о философіи, и о правъ, и о политикъ. Объединялись онь, помимо общей принадлежности къ области античности, еще и общимъ угломъ зрвнія: вездв я старался вамъ доказать, что античность должна быть для насъ не нормой, а съменемъ. Этой въ высшей степени важной оговоркой мы сразу ставимъ античность выше всёхъ партій, не только политическихъ, но и всякихъ другихъ; покажу вамъ на примъръ, что это значить. Вы, быть можеть, заметили, что я въ своихъ лекціяхъ старательно избъгалъ слова "классицизмъ"; дълалъ я это не потому, что это слово ръжеть ухо многимъ членамъ нашего общества-меня въ робости по этой части, надъюсь, никто не упрекнеть—а потому, что самое понятіе, которому это слово соотвътствуеть, не сходится съ тъмъ, что я считаю полезнымъ и плодотворнымъ для настоящей минуты. Подъ классицизмомъ мы разумфемъ направление въ литературф и искусствф, видящее въ литературъ и искусствъ античности (и даже не всей, а лишь выдающейся ея части) именно норму для подражанія: въ этомъ смыслъ классицизмъ противополагается, съ одной стороны, романтизму, съ другой — натурализму. Направленіе это равноправно обоимъ только что названнымъ; но именно только равноправно. Мы же ищемъ въ античности того, что одинаково можетъ пригодиться какъ классикамъ, такъ и романтикамъ и натуралистамъ — ищемъ, согласно много разъ сказанному, не нормы, а съмени.

Это следуеть иметь въ виду также и въ той области античности, къ которой мы переходимъ теперь, чтобы ею закончить свой обзоръ—въ области искусства. Искусство въ данномъ случае — это главнымъ образомъ архитектура, ваяніе, живопись; понятіе это, однако, простирается также и на домашнюю и прочую утварь, поскольку она носитъ художественный характеръ.

Начнемъ съ архитектуры.

Ея основныя данныя въ античности очень простыя — греческая колонна съ прямымъ антаблементомъ и (преимущественно-) римская арка; стоитъ, однако, вдуматься въ структивную идею, которая здёсь воплощена. Два столба и перекладина — такова первоначальная схема греческой архитектуры: тяжесть давить исключительно сверху внизъ-ее выдерживаеть колонна, силы которой направлены поэтому исключительно снизу вверхъ; интересно видъть, какъ вся колонна представляется какъ бы оживленной этой действующей снизу вверхъ силой. Но здёсь насъ интересуеть только одно: глубокая честность, такъ сказать, греческой архитектуры; внъшнее подобіе зданія цъликомъ выражаеть его структивную идею, вы можете выстроить греческій храмъ безо всякихъ искусственныхъ средствъ скръпленія, безъ цемента и желъзныхъ закръпъ-и онъ будетъ держаться. Затруднение было только въ одномъ: при мало-мальски значительномъ промежуткъ между колоннами трудно было найти достаточно длинныя каменныя перекладины. Для устраненія этой трудности была изобрѣтена арка, принципъ которой - клинообразное съчение камней. Такимъ образомъ получилась возможность съ помощью небольшихъ по объему камней или кирпичей преодолъвать очень

значительные промежутки между колоннами. Честной была также и эта архитектура арки (а слѣдовательно, и свода, съ куполомъ включительно): вы можете изъ клинчатыхъ кирпичей построить арку безъ цемента и искусственныхъ закрѣпъ, и эта арка будетъ не только сама держаться, но и поддерживать верхнюю часть зданія: чѣмъ болѣе будетъ ее давить эта тяжесть, тѣмъ сплоченнѣе и крѣпче будетъ сама арка.

Но, устраная одно затрудненіе, арка внесла другое, которому римская архитектура вполнъ удовлетворительнаго ръшенія не нашла. При систем'в прямого антаблемента тяжесть давила, какъ мы видъли, только сверху внизъ, въ вертикальномъ направленіи; при системъ арокъ она давитъ также и оть центра въ объ стороны, въ направлении горизонтальномъ. Попробуйте построить арку изъ клинчатыхъ кирпичей надъ двумя колоннами — ее станеть распирать, колонны рухнуть. Итакъ, требовался новый архитектурный элементъ, который шелъ бы навстръчу также и этому горизонтальному давленіюего римская архитектура не нашла, указанное затрудненіе она скоръе обходила, чъмъ ръшала. Но прямымъ продолжениемъ римской архитектуры была романская ранняго средневъковья, прямымъ продолженіемъ романской—готическая поздняго средневъковья; и вотъ эта послъдняя, наконецъ, нашла вполнъ удовлетворительный архитектурный отвёть на поставленный римской аркой вопросъ. Такъ какъ тяжесть зданія давила въ двухъ направленіяхъ, вертикальномъ и горизонтальномъ, но преимущественно въ первомъ, то ея схематическимъ выраженіемъ была косая линія, діагональ того параллелограмма силь; для преодоленія ея требовался, поэтому, элементь, который равнымъ образомъ шелъ бы ей на встръчу не прямо снизу вверхъ, а въ косомъ направленіи, — т.-е. контрефорсъ. Этотъ контрефорсъ (послъ несовершенныхъ попытокъ романской архитектуры) быль принять въ систему архитектуры готической, какъ необходимая составная часть; она его развила и украсила, создавая и контрефорсный столбъ и контрефорсную арку, а съ его пріобщеніемъ была возстановлена та архитектурная честность, которая была слегка нарушена введеніемъ римской арки — та архитектурная честность, которая требуеть. чтобы внішнее подобіе зданія было точнымь выраженіемь живущей вы немы структивной идеи.

Исторія архитектуры знаетъ только два примъра этой абсолютной честности—стиль греческій и стиль готическій. Намъ говорять: эти два стиля были прямо противоположны другъ другу. Да, конечно; они относятся другъ къ другу какъ вертикаль къ горизонтали. Несомнънно, что нормы греческаго стиля были оставлены готическимъ стилемъ; но столь же несомнънно, что готическій стиль былъ лишь расцвътомъ античнаго стомени. Это съмя — архитектурная честность. Что это значить—это мы увидимъ тотчасъ.

Одинъ структивный принципъ не создаетъ архитектурнаго стиля; въ таковомъ всегда болъе или менъе участвуетъ принципъ орнаментальный. Его вы имъете также и въ греческомъ стиль; если вы спросите себя, каково тамъ его отношение въ структивному, то вы увидите, что это отношение было иллюстраціей поговорки: делу время, а забаве часъ. Лело — это несеніе тяжести: этимъ дъломъ занята прежде всего колонна и ему она отдается всецьло; весь видь ея строгаго, стройнаго ствола выражаеть эту идею, для орнамента, т.-е. для забавы, у нея времени нътъ. Но вотъ, наконецъ, достигнутъ архитравъ. Здъсь тяжесть и подпора, сила, давящая сверху, и сила, выдерживающая ея напоръ, какъ бы нейтрализируются; здъсь какъ бы минута отдыха — и вотъ забава, т.-е. орнаменть, вступаеть въ свои права, іонійскія волюты, коринескіе листья обвивають капитель колонны. Но и у архитрава своя работа: на немъ лежитъ тяжесть всего верхняго антаблемента, которал давить его (въ дорическомъ стилъ) посредствомъ строгихъ триглифовъ-зато прямоугольные промежутки между триглифами свободны отъ труда, и вотъ здёсь то — на такъ называемыхъ метопахъ — фантазія художника опять разыгрывается, метопы украшаются скульптурными изображеніями. Антаблементь поддерживаеть кровлю, которая выходить на фасадъ плоскимъ равнобедреннымъ треугольникомъ, такъ называемымъ фронтономъ; пространство внутри треугольника опять представляетъ изъ себя нейтральное поле отдыха-здёсь, поэтому, вы опять встръчаете скульптурныя украшенія. Такимъ образомъ, та же архитектурная честность, которая характеризуетъ структивную

часть греческаго стиля, опредѣляеть и ея отношеніе къ части орнаментальной: роль послѣдней чисто второстепенна, она никогда не затемняеть структивной идеи.

Напротивъ, сильнъйшее отрицаніе этого принципа архитектурной честности представляють, прежде всего, восточные стили, а затъмъ и вырожденія античнаго подъ вліяніемъ отчасти этихъ послъднихъ. Общій имъ всьмъ элементъ фантастичность; подчиненіе структивнаго принципа орнаментальному, превращение структивныхъ элементовъ въ узоры, скрывание структивной идеи за такими архитектурными формами, которыя сами по себъ невозможны — воть особенности этихъ стилей. Возьмите особенно близкій намъ стиль византійскій, представляющій, по счастливому выраженію Стжиговскаго, "Грецію въ объятіяхъ Востока"; обратите вниманіе на его изогнутую острую арку. Построенная изъ клинчатыхъ кирпичей, такая арка не только не въ состояніи что-либо поддерживать, но даже держаться сама: ея вибшнее подобіе не соотвътствуетъ структивной идеъ, она возможна только благодаря штукатуркъ, цементу и искусственнымъ закръпамъ. Возьмите византійскую колонну: эта главная часть греческой архитектуры здёсь обречена на полное бездёйствіе, она выступаеть гдъ-нибудь изъ угла и входить въ уголъ, ничего не поддерживая, что не держалось бы и такъ — другими словами, она превратилась въ чистый орнаменть. — Возьмите арабскую архитектуру, Альгамбру съ ея сталактитовыми сводами — эти сталактитовые своды въ структивномъ отношении такъ же невозможны, какъ и византійская арка; опять фантазія орнаментатора съ помощью штукатурки и т. п. затаила лежащій въ основъ его творенія структивный элементь римскій сводь. Возьмите русскій стиль и его характерную особенность, луковичный куполь — и онъ представляеть изъ себя структивный абсурдъ, возможный лишь благодаря искусственнымъ подпоркамъ, скрытымъ внутри купола; стало быть, то, чемъ онъ держится, старательно скрывается отъ взора наблюдателя, показывается же его взору то, что само по себъ удержаться не можеть — вы согласитесь, что это принципъ, прямо противоположный вышеозначенному принципу архитектурной честности, требующему, чтобы внѣшнее подобіе зданія соотвѣтствовало его структивной идеѣ. Теперь у насъ русскій стиль въ модѣ, но только потому, что онъ русскій; я не могу вѣрить, чтобы его успѣхъ былъ прочнымъ. Обыкновенно въ исторіи архитектуры послѣ такого увлеченія антиструктивными формами слѣдовало возрожденіе античности съ ея трезвостью и честностью; думаю, что то же будетъ и у насъ — но не съ тѣмъ, разумѣется, чтобы намъ водворить нормы греческой и римской архитектуры на мѣстѣ теперешнихъ. Нѣтъ: если художники-архитекторы будущихъ поколѣній позаимствуютъ у античной архитектуры ея сѣмя, архитектурную честность, и сочетаютъ его съ формами русской орнаментики—вотъ это и будетъ ожидаемый и требуемый русскій стиль. О частностяхъ, разумѣется, догадываться преждевременно.

Сказанное относилось исключительно къ античной архитектурѣ; бросимъ бѣглый взглядъ и на прочія художества, спеціально на ваяніе и живопись. Въ противоположность къ архитектурѣ, эти два художества подражательны; здѣсь, помимо условій самой техники, стиль художества опредѣляется вопросами: кому или чему подражать и какъ подражать? Отвѣтомъ на эти вопросы установляется особый характеръ античнаго, т.-е. опять-таки греческаго подражательнаго искусства. Чтобы понять это, будемъ и здѣсь исходить изъ возможно элементарной, упрощенной до нельзя схемы.

Представимъ себѣ, прежде всего, первобытнаго художника, который впервые, не имѣя предшественника, берется за изображеніе какого-нибудь предмета—скажемъ, человѣка. Само собою разумѣется, что получившееся при такихъ условіяхъ изображеніе будетъ носить совершенно случайный характеръ, въ зависимости отъ того, какъ смотритъ художникъ на свой объектъ, и какъ его рука повинуется его глазамъ.—Затѣмъ, представимъ себѣ, что вслѣдъ за этимъ первымъ художникомъ второй ставитъ себѣ такую же точно задачу; отношеніе этого второго художника къ первому можетъ уже быть троякимъ. Во-первыхъ, онъ его можетъ игнорировать; тогда, конечно, его изображеніе будетъ такимъ же случайнымъ, какъ и первое; представляя себѣ и въ дальнѣйшемъ такое же отношеніе преемника къ предшественнику, вы получите искусство случайное, безо всякаго опредѣленнаго стиля. Во-вторыхъ, онъ

можеть, наобороть, весь подчиниться своему предшественнику, стараться воспроизводить всю его манеру: если тоть изображаль человъческое туловище въ видъ трапеціи, покоящейся на прямоугольникъ, то и онъ прибъгнетъ къ тому же способу; благодаря такому взгляду на дело мы получимъ искусство условное, съ оченъ строгимъ, опредъленнымъ стилемъ, но прогрессирующее лишь въ смыслъ все большаго и большаго подчеркиванія условныхъ элементовъ. Наконецъ, въ-третьихъ, второй художникъ можетъ разделить свое внимание между художникомъ-предшественникомъ и изображаемымъ предметомъ; онъ тщательно изучить предшественника, чтобы овладъть всей его техникой, а затъмъ углубится въ свой объектъ, постарается отдать себъ отчеть въ тъхъ несовершенствахъ, которыя были свойственны манеръ предпественника, и сдълаеть попытку ближе подойти къ природъ, чъмъ это могъ сдълать онъ. При такомъ отношеніи въ дѣлу вы получите искусство, тоже обладающее извёстнымъ стилемъ, поскольку каждый художникъ находится въ технической зависимости отъ своего предшественника—но прогрессирующее въ смыслъ освобожденія отъ условности и приближенія въ природъ. Таковы три возможныя схемы. Теперь вы знаете, что въ дъйствительности схемы никогда не встръчаются въ своей отвлеченной, математической чистоть; съ этой оговоркой можно сказать, что первое, случайное искусство мы встръчаемъ у дикихъ народовъ; второе, условное искусство, у народовъ ближняго и дальняго Востока; наконецъ, третье, естественное искусство, нашли въ древности исключительно греки, а въ новое время, подъ вліяніемъ греческаго искусства, мы, народы европейской культуры. Свобода и естественность—такова первая, характерная черта античнаго искусства.

Что это такь—въ этомъ убъдиться не трудно. Спеціально нашъ С.-Петербургскій Эрмитажъ обладаетъ для этого прекраснымъ пособіемъ, къ сожальнію, совсьмъ еще не использованнымъ; это — тъ памятники древне-греческой живописи, которые извъстны подъ названіемъ "расписныхъ вазъ" и занимаютъ нъсколько большихъ залъ въ нижнемъ этажъ. Здъсь вы—въ отличіе отъ болье или менъе случайнаго состава скульптурной галлереи—можете наблюдать полный и закончен-

ный кругъ эволюціи. Древнівшія изображенія человіческаго тъла на бурыхъ архаическихъ вазахъ стоять немного выше пресловутой детской трапеціи на прямоугольнике; затемъ следують такъ называемыя чернофигурныя вазы съ гораздо уже болъе естественными, хотя все еще очень угловатыми и условными изображеніями. Далъе вы имъете вазы краснофигурныя, тоже различныхъ стилей--строгаго, прекраснаго, вольнаго, при чемъ на вашихъ глазахъ одна условность за другой отпадаетъ и требованіе естественности все въ большей и большей мірів удовлетворяется. Далъе напряжение ослабъваеть, воцаряется пышность, небрежность. наступаетъ упадокъ и вырожденіе. Врядъ ли гдъ-либо можно эту столь поучительную эволюцію проследить такъ наглядно, какъ именно въ вазовомъ отделеніи нашего Эрмитажа; и больно видъть, какъ это прекрасное отдъленіе почти всегда пустуеть, и его сокровища остаются мертвымъ капиталомъ. Помочь бёдё можеть въ значительной мъръ администрація Эрмитажа; отъ нея зависить прійти на помощь любознательности публики и дать ей въ руки, вмёсто теперешняго сухого и невразумительнаго каталога, другой, болъе выдвигающій эволюціонное и художественное значеніе нашей роскошной коллекціи.

Свобода съ естественностью - одна изъ характерныхъ примътъ античнаго искусства; замъчу тутъ же, что главнымъ образомъ благодаря ей оно стало воспитателемъ искусства новъйшаго. Его возрождение всегда имъло то значение, что, благодаря ему, художники учились опять видёть и узнавать природу, освобождаясь отъ условностей своей эпохи; и въ этой области античность въ лучшія эпохи новъйшаго искусства была не нормой, а съменемъ. Но этимъ еще не все сказано: помимо свободы и естественности, античное искусство обладаеть еще другой чертой, тоже очень важной; эту черту мы называемъ идеализмомъ. Это слово требуетъ, однако, объясненія; оно далеко не такъ понятно, какъ это кажется на первый взглядъ. Идеализмъ античнаго искусства проявляется не въ томъ, что оно преимущественно изображало боговъ и богинь, а не обыкновенныхъ смертныхъ, и красоту предпочтительно передъ уродствомъ или вульгарностью-это было последствіемь внешнихь условій, въ силу которыхь кумиры

Аполлона или Геракла скорбе находили себъ сбыть, чъмъ изваянія рыбака или пьяной бабы. Нътъ; идеализмъ проходить черезъ всю область античнаго художества, не исключая и этихъ двухъ послъднихъ сюжетовъ. Мы даже легче поймемъ и оцънимъ его здъсь, чъмъ тамъ.

художника, залавшагося Возьмемъ пфлью рыбака; такъ какъ онъ, согласно сказанному раньше, художникъ-реалистъ, то онъ будетъ искать его, прежде всего, въ натуръ. Но натура не даетъ ему рыбака просто или даже греческаго рыбака просто: она даеть ему рыбака Фриниха или Комія, т.-е. фигуру, черты которой характеризують ее не только какъ рыбака, но и какъ Фриниха и Комія. А между тъмъ послъднія интересны только для ихъ личныхъ знакомыхъ; первыя — для всёхъ, кто вообще интересуется типомъ рыбака. И воть художникъ спрашиваеть себя: что въ этой совокупности примътъ, которыя я вижу передъ собой, характеризуетъ ихъ носителя именно какъ рыбака? въ чемъ, другими словами, сказывается идея рыбака?—и соотвётственно своему решенію этого вопроса создаеть свою фигуру; его цаль-собрать по возможности всъ примъты, характерныя для рыбака, какъ для такового, и по возможности устранить всв приметы случайныя, характерныя только для этого, случайно ему попавшагося индивидуя. Конечно, умѣніе находить эти примѣты далось грекамъ не вдругъ; было время, когда они, желая изобразить рыбака, могли изобразить только человъка просто (или, въ лучшемъ случав, вульгарнаго человъка) и для вразумительности давали ему въ руки удочку или пойманную рыбу. Все же это умъніе было современемъ достигнуто, и въ немъ-въ умъніи отличать видовыя примъты отъ родовыхъ съ одной стороны, оть индивидуальных съ другой -- несомивно сказывается характеръ народа-интеллектуалиста, создавшаго логику и философію вообще.

Таковъ идеализмъ античнаго искусства; его сущность, какъ видите, заключается въ требованіи, чтобы изображеніе соотвѣтствовало идеѣ воспроизводимаго предмета. Конечно, наивысшее торжество этого идеализма наблюдается въ сферѣ сверхчеловѣческой, въ сферѣ боговъ и героевъ. Тутъ грекамъ принадлежитъ ужъ не первое, а единственное. обособленное отъ

всьхъ другихъ народовъ мъсто. Многіе народы чувствовали потребность изображать своихъ боговъ, причемъ они понимали, что божественность для художника сводится къ сверхчеловъчности; но между тъмъ, какъ всъ другіе народы эту сверхчеловъчность понимали въ смыслъ уродства одни только греки понимали ее въ смыслъ красоты. Сверхчеловъческая красотасозданіе античнаго генія; у него и мы научились ее понимать и воспроизводить. Но не въ этомъ одномъ заключается воспитательная роль античнаго искусства въ разсматриваемой нами здёсь области-это только одна изъ сторонъ античнаго идеализма, который весь намъ былъ нуженъ въ различныя эпохи развитія нашего художества и будеть нужень, пока наше художество будетъ развиваться, т.-е., надвемся, всегда. И этотъ идеализмъ нетрудно связать съ той первой чертой, подмѣченной мною въ античномъ искусствъ-съ его жаждой естественности и свободы. Въ сущности, величайшей идеалисткой въ принятомъ нами смыслъ является сама природа въ ея стремленіи къ выдъленію и обособленію породъ; античный художникъ лишь предваряетъ или продолжаетъ дело природы, творя по тому же закону подбора, который обязателенъ также и для нея...

Но это, пожалуй, слишкомъ сложная и трудная мысль; недостатокъ времени не дозволяетъ намъ заняться ею здѣсь. Прежде, однако, чѣмъ проститься съ искусствомъ, а заодно и съ культурнымъ значеніемъ античности вообще, мнѣ хотѣлось бы указать на одну черту античной, такъ называемой, художественной промышленности, особенно важной и интересной для нашей эпохи, въ виду родственныхъ стремленій въ современномъ развитіи этой области человъческаго труда.

Эта черта—одушевленность. Для античнаго человъка предметы потребленія и орудія труда—не просто они сами, а воплощенія или олицетворенія дъйствующихъ на нихъ силъ или исполняемыхъ ими функцій. Я уже сказалъ, говоря о колоннъ, что она представлялась античному человъку воплощеніемъ дъйствующей снизу вверхъ и поддерживающей зданіе силы; выраженіемъ этой силы была легкая, но очень замътная "пучина" (ἔντασις) колонны, вслъдствіе которой ея профиль образуеть не прямую, а слегка выпуклую линію. То же мы можемъ про-

следить и везде. Возьмите античный кувшинь (hydria). Его ставять, онь какь бы вырастаеть изъ земли, его создають исходящія изъ земли силы — онъ имъетъ поэтому форму надуваемаго снизу мыльнаго пузыря, вверху онъ шире, чъмъ внизу. Напрогивъ, гиря свъшивается, въ ней сила дъйствуетъ сверху внизъ-ея форма поэтому форма висящаго мъха съ водой или песвомъ, она внизу шире, чъмъ вверху. Возьмите кочергу; ея дъло, такъ свазать, ковырять въ угляхъ жаровни — ея концу дается форма человъческого пальна. Возьмите столъ-его ножкамъ дается форма звъриной ноги съ когтями, прочно впивающейся въ полъ. Возьмите таранъ, которымъ при осадъ разбивали ствны; его работа производила впечатленіе боданія — и вотъ его оконечности дается форма бараньей головы. Все это, конечно, мелочи; но въ этихъ мелочахъ отражается великая метафизическая идея — идея міровой Воли, развить которую предстояло лишь философіи последнихъ временъ.

А затымъ мой бытлый очеркъ культурнаго значенія античности конченъ; разумъется, я не высказалъ и десятой части того, что можно было сказать по этому поводу, но въдь полнота изложенія и не входить въ мою задачу. Я хотёль вамъ представить лишь образцы; если вы освоились съ основной идеей моего очерка-что античность должна быть для насъ не нормой, а съменемъ — то вы легко поймете и важнъйшій выводъ изъ нея, а именно, что культурное значение античности не прекратится для насъ никогда, и наша съ нею связь будеть теснее и интимнее съ каждымъ столетиемъ. Изъ этого съмени произошла наша современная культура; въ ней нътъ ни одной сколько-нибудь существенной идеи, органическое развитіе которой изъ него не могло бы быть доказано вполнъ наглядно. Имъ мы много разъ оплодотворяли и еще будемъ оплодотворять питомники своей культуры, спасая ихъ отъ истощенія и вырожденія— въ родъ того, какъ мы своему вырождающемуся винограду и другимъ растеніямъ приходимъ на помощь ввозомъ оригинальныхъ съмянъ и дозъ.

И странное дѣло! Между тѣмъ, какъ каждое такое пріобщеніе античнаго сѣмени вело къ облагороженію нашей культуры и создавало безсмертныя творенія, служившія въ свою очередь образцами для потомства — пріобщеніе сѣмянъ чуже-

родныхъ намъ культуръ давало только ублюдковъ, неспособныхъ въ дальнъйшему размноженію. Еще въ эпоху Гёте имъли мы арабоманію, которой онъ и самъ подчинился въ своемъ "западно-восточномъ диванъ"; затъмъ пошла индоманія, расцвътомъ которой была философія Шопенгачера—не вся, къ счастью, а лишь самая неплолотворная ея часть, пессимизмъ, неорганически связанный съ здоровымъ и плодотворнымъ платонизмомъ; теперь вошла въ моду японщина, облагодътельствовавшая насъ многими уродливостями такъ называемаго декадентскаго искусства и осужденная на безслъдное исчезновение, если не считать безобиднаго и несущественнаго обогащенія нашей орнаментики. Все это — замъчательныя явленія, подтверждающія біологическій взглядь на исторію культуры: такъ в'єдь и животныя породы облагораживаются путемъ скрещиванія не съ другими видами, какъ бы они ни были совершенны, — такія скрещиванія производять лишь неспособныхъ къ размноженію ублюдковъ, — а съ выдающимися особями своего вида, съ тъми, въ которыхъ характерныя примъты достигли наивысшей степени совершенства.

И воть почему мы должны держать дверь къ античности открытой — она намъ можетъ пригодиться и теперь, и еще больше современемъ. Для этого вовсе не нужно, чтобы есъ члены даннаго общества прошли черезъ горнило классическаго воспитанія — если кто понялъ мои первыя лекціи въ этомъ смысль, то онъ ошибался. Нужно только, чтобы въ каждомъ обществъ былъ извъстный проценть людей съ классическимъ образованіемъ, а среди нихъ опять небольшая сравнительно кучка людей, посвятившихъ свою жизнь изученію античности и ея приспособленію къ требованіямъ современности. Эти люди будуть заняты, такъ сказать, добываніемъ съмянъ; воспринимать эти съмена будеть тоть болье широкій кругь классически образованныхъ людей съ тъмъ, чтобы мъняться ихъ плодами съ людьми реальнаго и прикладного образованія-это и будетъ тотъ обменъ культурныхъ благъ, который я имелъ въ виду выше. Какъ видите отсюда, общество нуждается не въ одной только классической гимназіи, а въ нъсколькихъ типахъ средпей школы соотв' тственно сложности своего организма и разнородности человъческихъ дарованій; и само собою разумь єтся что я, какъ претендующій на культурность челов'я, ни къ одному изъ этихъ типовъ не отношусь враждебно. Вражду питаю я, и притомъ непримиримую, лишь къ той "единой школ'в", которая намъ угрожала одно время, этому мертворожденному д'тищу педагогическаго авантюризма, подгоняющему вс'ъ дарованія подъ одинъ общій для вс'єхъ шаблонъ.

\* \* \*

Теперь последовательность требуеть, чтобы, развивъ вамъ двъ части нашей программы, а именно 1) образовательное и 2) культурное значеніе античности — я перешель къ третьей и охарактеризоваль вамь ея научное значеніе; другими словами, выясниль вамь, въ чемъ заключается сущность науки объ античности, т.-е., какъ ее принято называть, классической филологіи. Къ сожаленію, для этой третьей части у насъ осталось очень мало времени; утвшаю себя мыслью, что тв изъ васъ, коихъ она интересуеть болбе или менбе непосредственнымъ образомъ. т.-е. будущіе историки и филологи, будуть имъть возможность прослушать мой университетскій курсь филологической энциклопедіи, посвященный именно этому вопросу-остальнымъ, если бы кто поинтересовался имъ, могу указать только свою статью "Филологія", пом'вщенную въ Энциклопедическомъ словаръ Брокгауза и Ефрона. Конечно, эта статья написана съ той сухостью, какая принята для пом'єщаемых въ словарях статей; въ вид'є противов са этой сухости позволю себ здысь лишь бытлую характеристику, посвященную главнымъ образомъ развитію относящейся сюда третьей изъ антитезъ, съ которыхъ я началъ свои лекціи. Эта антитеза гласила такъ: "О классической филологіи общество привыкло думать, что она-наука, вдоль и поперекъ изслъдованная, не представляющая болье интересныхъ задачь для творческой работы; знатоки же дела вамъ скажутъ, что теперь она интереснъе, чъмъ когда-либо, что вся работа предыдущихъ покольній была лишь подготовительной, лишь фундаментомъ, на которомъ мы только теперь начинаемъ строить настоящее зданіе нашей науки, что новыя проблемы, манящія къ изследованію и ръшенію, намъ встръчаются на каждомъ шагу нашего научнаго поприща".

Дъйствительно, первая часть этой антитезы правильно выражаеть собой мивніе общества-и не одного только такъ называемаго "общества", но часто и людей, ближе стоящихъ въ дълу. Одинъ мой слушатель, человъкъ способный и живой, попавшій волею судебь въ восточную обстановку, пристрастился къ исторіи Востока и съ жаромъ неофита писаль, что "исторія Востока гораздо интереснье, чымь исторія Греціи, такъ какъ она гораздо менъе изслъдована". На меня эти строки навели раздумье: исторія Востока потому гораздо интереснье, что она горазло менъе изслъдована; значить, когда она будеть изслъдована, она перестанеть быть интересной? значить, задача изследователя состоить въ томъ, чтобы интересныя науки превращать въ неинтересныя? Стоитъ задуматься надъ этимъ вопросомъ; въ самомъ дълъ, что такое для насъ наука, въ чемъ признаемъ мы ея цънность? — я говорю, разумъется, не о такъ называемой прикладной наукъ, а о чистой, часть которой составляеть и классическая филологія. Будемъ ли мы видеть въ наукъ лишь огромную толоволомку, на подобіе тъхъ игрушекъ для детей и взрослыхъ, задача которыхъ (извлечь кольцо изъ креста и т. д.) тешить насъ только до техъ поръ, пока мы не нашли ея ръшенія? Или же въ ней есть нъчто другое, абсолютно цѣнное, и мы, ея представители, работаемъ не для своего только удовольствія, чтобы разогнать скуку, но и на пользу человъчества?

Очевидно, послѣдній отвѣтъ болѣе согласуется съ общественнымъ убѣжденіемъ; иначе не для чего было бы содержать университеты, академіи, библіотеки и кормить на счетъ народа людей, единственное призваніе которыхъ—изслѣдованіе науки и рѣшеніе ея задачъ. А если наука какъ таковая интересна и цѣнна, то понятно, что ея интересъ возрастаетъ, а не уменьшается съ ея изслѣдованностью, и я имѣю полное право сказать своему слушателю: вы ошибаетесь—греческая исторія гораздо интереснѣе восточной, именно потому, что она гораздо болѣе изслѣдована. Та черная работа, результаты которой цѣнны не сами по себѣ, а потому, что они являются предположеніями или орудіями для другихъ, дѣйствительно цѣнныхъ результатовъ—эта черная работа въ классической филологіи въ значительной степени уже сдѣлана; это-то и было задачей минув-

шихъ поколѣній, за честное и безкорыстное рѣшеніе которой мы должны быть имъ благодарны.

Вы спросите, что это за черная работа? Отвъчу- прежде всего соопраніе памятникова. Въ филологіи памятникъ-первичный элементь научной работы, какъ въ ариометикъ число. какъ въ естественной исторіи особь, какъ въ физикъ явленіе. Памятники классической филологіи бывають различныхь родовъ: памятнивомъ является, прежде всего, сама страна, бывшая театромъ исторіи классическихъ народовъ какъ въ своей внъшней физіономіи, такъ въ своихъ геологическихъ, ботаническихъ, метеорологическихъ и другихъ условіяхъ; памятникомъ является устная традиція или обычай, дошедшій при непрерывной преемственности покольній до ея ныньшнихъ жителей; памятникомъ является непосредственное произведение ихъ рукъ, уцълъвшее, хотя бы и въ испорченномъ видъ, до нашихъ дней, будь это развалины зданія, или статуя, или ваза. или надпись; памятникомъ, наконецъ, является текстъ того или другого писателя, сохраненный намъ хотя бы и въ поздней, средневъковой рукописи; мы различаемъ географическіе, этнологическіе, археологическіе и филологическіе въ тъсномъ смыслѣ памятники. Вотъ ихъ-то собираніе составляло и составляетъ первую необходимость для плодотворной филологической работы—но не одно только собираніе: за тъ 11/2—2 тысячельтія, которыя отдыляють нась оть древняго міра, они подверглись крупнымъ измѣненіямъ (профиль береговъ и теченіе ръкъ стали иными, народная сказка при передачь покольніемъ покольнію была искажена, статуя или надпись уцьльли въ фрагментарномъ видъ, тексты авторовъ пострадали отъ невъжества или неумъстнаго остроумія переписчиковъ)—необходимо возстановить ихъ по возможности въ первоначальномъ видь, подвергнувь ихъ такъ называемой филологической критикъ.

Все это—черная работа; я уже сказаль. что она составляла главную задачу предыдущихъ поколъній, которымъ мы обязаны существующими прекрасными сборниками—историческими атласами, такъ называемыми корпусами надписей, барельефовъ, монетъ и т. д. Эти сборники даютъ намъ возможность пріятно и плодотворно работать въ области науки,

изследуя и освещая самыя интересныя и иптимныя стороны жизни древняго міра: тімь не меніье нельзя сказать, чтобы относящаяся къ собиранію памятниковъ работа была кончена ея хватить еще надолго. Раскопки въ Греціи, Италіи и т. д. (между прочимъ и у насъ, въ территоріи греческихъ колоній на югъ Россіи) не прекращались никогда, обогащая нашу совровищницу особенно археологическими памятниками; сигнатурой последнихъ десятилетій -являются неожиданныя и подчасъ прямо чудесныя находки египетскихъ папирусовъ съ текстами авторовъ, считавшихся потерянными. Такъ были найденытрактать Аристотеля объ авинскомъ государствъ, прелестныя бытовыя сценки Герода, ръчи Гиперида, современника Демосеена, оды и баллады Вакхилида, соперника Пиндара, и еще недавно- "номосъ" Тимоеея, единственнаго для насъ представителя этого загадочнаго рода лирической поэзіи. И, конечно, это не все-върные пески Египта содержать еще много сокровищъ, и мы съ каждымъ днемъ можемъ ждать извъстія, что найденъ какой-нибудь перлъ античной литературы, въ родъ стихотворенія Саффо или комедіи Менандра... Наши отцы этого чувства не знали-въ ихъ времена пробълы античной литературы считались чёмъ-то окончательно и безповоротно ръшеннымъ. Повторяю: никогда еще классическая филологія не была такъ интересна, какъ теперь.

Но, разумъется, ея интересъ заключается не только въ томъ, что ея матеріалъ постоянно увеличивается новыми находками; главное—то, что, благодаря работъ предыдущихъ поколъній, мы можемъ обращаться къ нашей наукъ съ гораздо болье важными вопросами, чъмъ наши предшественники. Благодаря работъ предыдущихъ поколъній—да, о ней слъдуетъ всегда вспоминать съ признательностью, такъ какъ это была очень утомительная и самоотверженная работа. Прежде всего они изслъдовали языкъ древнихъ народовъ въ его грамматическомъ и лексическомъ составъ такъ тщательно и полно, какъ ни одинъ языкъ въ міръ; результатомъ этихъ трудовъ были пространныя руководства и словари... не тъ, разумъется, которые извъстны вамъ изъ гимназическаго курса, а огромные своды, матеріалъ которыхъ почерпнутъ изо всей области античныхъ литературъ; достаточно будетъ сказать, что Thesaurus

linguae Graecae Стефана (т.-е. Etienne'a, французскаго филолога 17 в.) въ новомъ изданіи состоитъ изъ 9 исполинскихь томовъ in folio, а соотвътственный Thesaurus linguae Latinae, надъ которымъ теперь работаетъ почти вся филологическая Германія, объщаетъ быть еще болье внушительнымъ. Такъ-то мы имъемъ возможность, изучая исторію какого-нибудь слова, проникнуть въ самую душу античности—вы въдь помните: языкъ есть исповъдь народа.

Но это, быть можеть, вась не очень соблазнить; что же, будемъ довольны, что относящаяся сюда работа въ значительной мере уже сделана. Другой, тоже очень важной работой были объяснительныя изданія авторовъ — опять-тажи не ть, которыя вы знаете, а другія, цёлью которыхъ было связать идейной цёпью или сётью всё памятники античной литературы между собой и съ соотвътствующими памятниками археологическими и другими; благодаря этой работь, я имью возможность, обладая однимъ свидетельствомъ, быстро отыскать всв остальныя — а насколько это удобство нахожденія матеріаловъ облегчаетъ научную работу, это вы легко можете себъ представить. — Третьей работой было составление сухихъ, но очень содержательныхъ руководствъ по различнымъ отраслямъ филологической науки: политической исторіи, исторіи литературы, миоологіи, права, государственнаго управленія и т, д. съ приведеніемъ всёхъ свидётельствъ какъ изъ литературы, такъ и изъ надписей и прочихъ памятниковъ.

Вотъ это-то все, вместе взятое, и образуетъ тотъ фундаментъ, о которомъ я говорилъ выше и на которомъ мы теперь только начинаемъ строить зданіе нашей науки. Конечно, и фундаментъ не вполне еще готовъ; новыя находки постоянно его укрепляютъ новыми квадрами, и такъ будетъ еще долго; все же онъ достаточно уже крепокъ, чтобы вынести означенное вданіе. А что это за зданіе—это вы легко поймете, если я вамъ скажу, что у насъ еще нетъ исторіи античной религіи, нетъ даже миеологіи въ генетическомъ развитіи; нетъ исторіи античной нравственности и міросозерцанія, нетъ исторіи умственной, общественной и даже матеріальной культуръ античныхъ народовъ, нетъ осмысленной исторіи античныхъ литературъ, нетъ исторіи экономическихъ и соціальныхъ явленій

даже въ ихъ главныхъ факторахъ (исторіи землевладѣнія, исторіи капитализма)—и такъ далѣе; если я вамъ скажу, что знаменитый Іерингъ въ послѣдніе дни своей жизни носился съ идеей исторіи римскаго права, въ которой онъ предполагаль дать настольную книгу не только для юриста, но и для всякаго образованнаго человѣка, и эта задача такъ и осталась неисполненной...

Для всякаго образованнаго человъка, да: наша наука дъйствительно обращается ко всему образованному міру, безъ различія спеціальностей, — но она и состоить съ нимъ въ такъ называемомъ мутуализмѣ, заимствуясь изо всей области науки. Наши противники часто твердять намь, что наша наука не самоловлеюща, и считають это укоризной по нашему адресу; я же думаю, что въ этихъ словахъ заключается величайшая похвала. Да, наша наука не довлъетъ себъ. Мы сплошь и рядомъ должны обращаться за совътами и за свъдъніями къ представителямъ другихъ наукъ, даже въ сравнительно узкомъ районъ школьнаго чтенія авторовь -- какъ я имълъ случай вамъ выяснить въ четвертой лекціи; это потому, что наука о древнемъ міръ есть наука о мірть. Она объединяеть всъ науки на почвъ явленій, точно такъ же какъ философія ихъ объединяеть на почеб принциповъ. Математикъ, химикъ, даже лингвисть можеть весь свой въкъ провести взаперти, внутри тъхъ четырехъ ствнъ, которыя окружають избранную имъ спеціальность; филологъ этого не можетъ, если только онъ хочетъ быть ученымъ, а не ремесленникомъ. А результатомъ этого постояннаго общенія съ другими науками является широкій кругозоръ, сознаніе единства общенаучнаго зданія и уваженіе къ отдельнымъ его частямъ...

Впрочемъ, вы это уже знаете; здѣсь я долженъ отвѣтить на другой вашъ вопросъ. Я назвалъ вамъ цѣлый рядъ задачъ, которыя предстоитъ рѣшить филологіи нашихъ дней и ближайшаго будущаго: исторію античной религіи, умственной культуры и т. д. Ну, а когда вы эти задачи рѣшите—можете вы спросить—что станете вы дѣлать?—Я думаю, когда это время наступитъ, оно само предъявитъ новые запросы, о которыхъ теперь и думать праздно; вѣдь и тѣ задачи, которыя я вамъ назвалъ, не ставились лѣтъ сто назадъ. Но одна задача всегда

будеть на насъ лежать, какъ она лежала до сихъ поръ: задача использовать сокровищницу античности сообразно съ нуждами современности, задача посредничества между нашимъ обществомъ и античностью. Не для себя въдь мы работаемъ и не для одной только нашей науки—послъдняя внъ человъчества, которымъ и для котораго она созидается, не имъетъ ни почвы для существованія, ни права на таковое. Мы работаемъ для васъ, для вашихъ сверстниковъ и потомвовъ однимъ словомъ, для общества.

Даже въ томъ случав, спросите вы, если общество и знать не кочеть васъ и вашей работы? — Да, господа, даже въ этомъ случав. А впрочемъ, вврно ли это, и, поскольку вврно, почему и по чьей милости — объ этомъ нвсколько словъ въ слъдующей, последней лекціи.

# ЛЕКЦІЯ ВОСЬМАЯ.

Заключение. — Современное общество и античность. — Обманъ и недоразумъніе. — «Античность не нужна». — «Античность трудна». — «Античность ретроградна». — Вопросъ о неудачникахъ. — Соціологическое значеніе средней школы. — Легкая школа—соціальное преступленіе. — Идеалъ школьной организаціи. — Античность, какъ орудіе прогресса. — Притча о прогрессъ.

Наши бесёды вернулись къ точкъ своего отправленія. Мы начали съ установленія коренного разногласія между мнѣніемъ общества и знатоковъ дѣла относительно образовательнаго, культурнаго и научнаго значенія античности; уже тогда я далъ вамъ понять, что это мнѣніе общества, поскольку оно выражается въ сознательномъ пренебреженія къ античности, по своей авторитетности не можетъ идти въ сравненіе съ тѣмъ безсознательнымъ уваженіемъ къ ней того же общества, въ силу котораго ея вліяніе на него сохраняется въ теченіе столькихъ вѣковъ послѣ паденія самого античнаго міра.

Тъмъ не менъе это сознательное пренебреженіе—положимъ, не всего современнаго общества, но все-таки значительной его части—остается фактомъ и какъ таковой требуетъ объясненія; какъ оно объясняется, это я тоже далъ вамъ понять съ первыхъ же моихъ словъ къ вамъ. "Мы можемъ", сказалъ я тогда, "анализировать смыслъ недоброжелательнаго отношенія современнаго общества къ античности, выдълить ту роль, которую въ немъ сыграло добросовъстное, непроизвольное заблужденіе, отъ той, въ которой мы должны признать проявленіе сознательнаго обмана". Я началъ, однако, не съ этой отрица-

тельной, а съ положительной части; я показаль вамъ, въ чемъ состоитъ и образовательное, и культурное, и научное значеніе античности. Если Logos быль милостивь и къ вамъ и ко мнѣ, если дѣло убѣжденія, которое собрало насъ сюда, не потерпѣло неудачи,—то вы знаете теперь, что то мнѣніе знатоковъ, о которомъ я говорилъ выше, есть мнѣніе справедливое, и что, стало быть, несогласное съ нимъ мнѣніе значительной части современнаго общества только и можетъ быть объяснено либо недоразумѣніемъ, либо обманомъ. Все же, чтобы въ этомъ не оставалось никакого сомнѣнія, я приведу вамъ самостоятельныя и независимыя доказательства также и для этой отрицательной части моего разсужденія; съ ихъ приведеніемъ я сочту свою задачу исполненной.

"Либо обманъ, либо недоразумѣніе"... Въ сущности и то и другое одинаково противно тому чувству правды, которое въ насъ насаждаетъ изученіе античности—вы помните, что оно ставитъ къ намъ не одно, а два требованія: 1) не лги и 2) не заблуждайся—тамъ, разумѣется, гдѣ дана возможность не заблуждаться, гдѣ есть люди и данныя, направляющіе насъ на путь истины. Все же нравственная оцѣнка этихъ двухъ прегрѣшеній противъ правды различна. Бываетъ пріятно указывать заблуждающемуся правильный путь, но непріятно, очень непріятно обличать обманщиковъ. Позвольте начать съ этой второй, непріятной части нашей задачи, чтобы скорѣй сбыть ее съ рукъ.

Прежде всего слѣдуетъ помнить, что этотъ обманъ не есть первичная причина того недоброжелательства, о которомъ я говорю—напротивъ, онъ имѣетъ его своимъ предположеніемъ. Обманъ не нашелъ бы себѣ вѣры и, стало быть, не имѣлъ бы успѣха, если бы не попадалъ въ сердца, подготовленныя къ его воспріятію; но это, разумѣется, не только не оправдываетъ его, но и не доказываетъ его безвредности. Недоразумѣніе создаетъ лишь нѣкоторый туманъ неясности, который могъ бы еще разсѣять свѣточъ правды; но дымъ сознательнаго обмана его сгущаетъ и превращаетъ, наконецъ, въ ту безпросвѣтную мглу, которая насъ душитъ и доводитъ до отчаянія. Исторія всѣхъ массовыхъ движеній полна примѣровъ этому. Дѣло начинается съ того, что какое-нибудь лицо, учрежденіе или идея

теряетъ популярность—иногда по заслугамъ, иногда нѣть—и тотчасъ являются добровольцы, которые, чтобы возвысить собственное вліяніе, нагромождаютъ всякія небылицы про то, что попало обществу на зубокъ; это называлось у римлянъ: crescere ex aliquo. Успѣхъ такой клеветѣ обезпеченъ: всякій вздоръ находитъ себѣ вѣру, клеветникъ дѣлается всеобщимъ любимцемъ, и горе тому неблагоразумному радѣтелю истины, который вздумалъ бы его опровергать.

Но, спросите вы, гдъ же въ данномъ случат обманъ и обманщики? Отвъчу: тамъ, гдъ выступають на арену самозванные руководители общественнаго мнинія, на столбцахи газети и на страницахъ журналовъ, вообще, въ современной публицистикъ. — Но какъ же намъ ихъ тамъ прослъдить? Собрать всю ложь и клевету, которая въ органахъ нашей публицистики разводится по всей Россіи? Этого мало: нужно ее уличить, нужно показать, какъ въ одномъ случат она замалчиваетъ факты, въ другомъ ихъ злонамъренно толкуетъ, въ третьемъ ихъ подтасовываеть, передергиваеть, измышляеть... но, господа, гдъ намъ теперь найти время для всего этого? А между тъмъ, я долженъ обратить ваше вниманіе на этотъ обманъ, чтобы внушить вамъ благоразумное недовъріе къ этимъ недобросовъстнымъ руководителямъ вашего мнѣнія. - Къ счастью, для этого есть другой путь, болье краткій и не менье доказательный: я укажу вамъ обманъ тамъ, гдв вы по всемъ внешнимъ и внутреннимъ условіямъ менье всего могли бы его ожидать, а затъмъ предоставлю вамъ сдълать соотвътственное заключеніе: "если съ зеленъющимъ деревомъ это творится, то съ сухимъ что будеть?" Вы поймете, что при такой обстановкъ мои слова будуть въ такой же мъръ данью уваженія тому лицу, которое я вамъ назову, въ какой и упрекомъ: именно тъмъ, что я называю его предпочтительно передъ другими, я признаю его зеленъющимъ деревомъ. А затъмъ позвольте прочесть вамъ то мъсто, которое я имъю въ виду. Вотъ оно (говорится о филологическихъ экзаменахъ):

"...Между тъмъ знаніе всъхъ этихъ толстыхъ курсовъ требуется отчетливое во всъхъ мелочахъ. Идетъ, напримъръ, ръчь о какомъ-нибудь литературномъ памятникъ древняго міра, и въ курсъ лекцій отводятся двъ-три стра-

ницы убористаго письма указаніямъ, подъ чьей редакціей, въ какомъ году и гдѣ—въ Венеціи, въ Амстердамѣ, Римѣ, Парижѣ—въ теченіе двухъ тысячъ (sic) лѣтъ этотъ памятникъ издавался. Все это требуется обязательно знать. Ошибается студентъ въ годѣ изданія, или въ имени редактора, и профессоръ съ отчаяніемъ хватается за голову:

"Помилуйте! Что вы говорите? Да какъ же, не зная этого, можно считать себя образованнымъ человъкомъ?

"Мудрено ли, послъ этого, что наша учащаяся молодежь въ общемъ страшно не развита" и т. д.

Это мъсто я взялъ изъ одной довольно распространенной книжки, выдержавшей въ короткое время (1903) три изданія—"Школа и жизнь" священника о. Г. С. Петрова. Что сказать о немъ?

Мнъ думается, прежде всего, что человъку, пишущему и печатающему книги, приличествовало бы знать, въ какомъ году... или, если авторъ такъ не любитъ точныхъ данныхъ, то въ какомъ, приблизительно, столътіи было изобрътено внигопечатаніе, и не разсказывать намъ про изданія древнихъ авторовъ съ Венеціей и Амстердамомъ, годомъ появленія и именемъ "редактора" за двъ тысячи лътъ. Но это для насъ не существенно. Ръчь идеть, повторяю, о филологическихъ экзаменахъ; авторъ не говорить, откуда онъ черпаеть свои свъдънія, но это все равно - я могу по праву утверждать. что никто здёсь въ Петербургъ не знаетъ этого дъла лучше меня, такъ какъ я не только произвожу эти экзамены въ нашемъ Петербургскомъ университеть, но за последнія 10—12 леть ежегодно бываль предсъдателемъ филологическихъ испытательныхъ комиссій въ какомъ-нибудь изъ провинціальныхъ университетовъ. Позвольте же вамъ заявить, на основаніи этого довольно широкаго опыта, что разсказъ о. Петрова о филологическихъ экзаменахъ — чистъйшій вымысель, безо всякаго, даже внышняго, сходства съ истиной; такъ, какъ онъ вамъ представляетъ дъло, никто въ Россіи не экзаменуеть. Конечно, своды изданій древнихъ авторовъ имъются въ такъ называемыхъ bibliothecae scriptorumхотя, разумбется, не за двъ тысячи лътъ, а за четыреста съ небольшимъ; это для насъ, филологовъ, очень полезный справочный матеріаль, котораго, однако, никто изъ насъ и не ду-

маеть вбивать себъ въ голову, а тъмъ болъе-требовать отъ студентовъ. Бываютъ затъмъ, не спорю, на экзаменахъ такіе отвъты, при которыхъ профессора съ отчаяніемъ хватаются за голову, но они никогла не касаются года или мъста изланія автора. -- А между тъмъ, къ сожальнію, нельзя сказать, чтобы такія небылицы, какъ приведенная мною, —не говоря уже о ихъ нравственной предосудительности были практически безвредны. Не такъ давно, въ мою бытность предсъдателемъ испытательной комиссіи, одинъ изъ моихъ испытуемыхъ меж жаловался, что совершенно аналогичныя розсказни заставили его потерять годъ жизни. Онъ былъ филологомъ по призванію; но записаться на историко-филологическій факультеть не решился, такъ какъ въ томъ провинціальномъ городь, гдь онъ кончилъ курсь, ему говорили, что на этомъ факультетъ только и дълають, что пишуть сочиненія по-гречески и по-латыни. Онъ поступиль въ медики и только черезъ годъ, присмотръвшись къ занятіямъ на историко-филологическомъ факультеть и убъдившись въ нелепости техъ разсказовъ, могъ вернуться къ своей любимой спеціальности. - И кто знаеть, быть можеть, именно теперь тотъ или другой провинціальный юноша, читая въ книжкъ о. Петрова о прелестяхъ филологическихъ экзаменовъ и не подозрѣвая обмана, даетъ зарокъ ни за что не поступать на историко-филологическій факультеть, несмотря на свои способности и охоту къ историко-филологическимъ занятіямъ-и въ результать окажется выбитымъ изъ колеи не на годъ, а на целую жизнь.

Конечно, господа, вы поймете, что приведенное мною—лишь образчикъ, флакончикъ изъ того ушата клеветы, изъ котораго насъ обливаютъ въ современной публицистикъ. Онъ интересенъ, во-первыхъ, потому, что носитъ на ярлыкѣ довольно видное и почтенное имя, а во-вторыхъ, тѣмъ, что здѣсь можно было поймать клевету, такъ сказать, съ поличнымъ. Не вездѣ это такъ же легко. Все же объ одномъ я прошу васъ помнитъ: когда будете читать въ газетахъ или гдѣ бы то ни было обвиненіе противъ античности въ ея образовательномъ, культурномъ или научномъ значеніи,—знайте, что васъ обманываютъ; особенно это слѣдуетъ помнитъ тамъ, гдѣ авторъ не имѣетъ даже мужества назвать свою фамилію и трусливо прячется подъ ма-

ской анонимности или псевдонимности. Равнымъ образомъ вы, надъюсь, поймете, что я лично ничего не имъю противъ о. Петрова, который мнъ самъ по себъ гораздо болъе симпатиченъ, чъмъ его враги. Совершенно напротивъ: я уважаю его проповъдническую дъятельность и желаю ему успъха въ ней; пусть она съетъ съмена добра и правды, пусть учитъ людей соблюдать заповъди Господни, но пусть соблюдаетъ ихъ и самъ—всъ, не исключая и девятой.

Оставимъ, однако, въ сторонъ обманъ; перейдемъ къ другому, менъе непріятному источнику нерасположенія общества къ античности, къ недоразумънію. Здъсь мы должны различать античность, какъ образовательный предметь, и античность, какъ элементъ культуры о третьемъ, научномъ значении античности здёсь говорить не приходится. Конечно, при распространенномъ въ нашемъ обществъ и особенно въ нашей печати пустосмъществъ ей достается и въ этомъ третьемъ видъ; но если говорить серьезно, то ни одинъ мыслящій челов'явъ не оспариваеть права на существование науки объ античности наравнъ съ санскритологіей, египтологіей и другими, столь же безобидными науками. — Впрочемъ, и о второй сторонъ можно не говорить; нашъ девизъ "не норма, а съмя" достаточно разъясняеть въ чемъ состоить недоразумъніе на этоть счеть. Мы остановимся, поэтому, на первой сторонъ, а именно на предубъждении общества противъ школьной античности. Ей вивняется въ вину-и у насъ, и на Западв-во-первыхъ, что она ненужна, во-вторыхъ, что она трудна; къ этимъ двумъ упревамъ, общимъ намъ съ Европой, у насъ прибавляется третій, который составляеть нашу національную особенность: античность, изволите видёть, ретроградна. Сюда относятся клички: классическій обскурантизмъ, классическіе намордники и т. д. Ихъ мы прибережемъ напоследовъ: делу — время, а забавъ-часъ.

Къ дълу относится первый упрекъ: школьная античность ненужна. Я, конечно, привелъ его здъсь не къ тому, чтобы его опровергать — на что нужна школьная античность, это я пытался объяснить вамъ, насколько это позволяло время, въ первыхъ четырехъ лекціяхъ. Здъсь моя задача другая: анализировать общественное мнъніе, показать вамъ, какъ могло и

должно было возникнуть предубъждение противъ античности. Въ данномъ случат дъло совершенно ясно: при опредълении цънности знаній непосвященный въ дъло человъвъ склоненъ становиться на узво-утилитарную точку зрвнія, ставя цвнность знаній въ зависимость отъ непосредственной ихъ примънимости къ жизни и ея работъ; чъмъ косвеннъе эта примънимость, тыть трудные будеть ему ее опынить. Возьмемь для примыра готовое платье — туть всякій дикарь пойметь, что это вещь полезная, такъ какъ защищаеть отъ зноя и холода. Покажите этому дикарю швейную машину — онъ руками разведеть, не понимая, на что такая штука можеть пригодиться; но ему можно будеть наглядно повазать, какъ съ помощью этой штуки дълается платье, и онъ, ничего не понимая, признаетъ ея пользу. — Но. въдь, эти швейныя машины въ свою очередь какъ-нибудь производятся, для чего существують особые заводы; въ этихъ заводахъ при оглушительномъ шумъ машинъ приготовляются стержни, шестерни, винты, гайки и т. д.; возьмемъ любую изъ этихъ машинъ-туть уже человъкъ безъ техническаго образованія совсёмъ въ толкъ не возьметь, какая отъ нея можетъ быть польза. - То же самое и здёсь. Непосредственно полезная для общества умственная работа производится умомъ — эта и есть наша швейная машина. Но въдь и умъ долженъ быть какъ-нибудь производимъ и приспособляемъ къ тому, чтобы полезно работать; одна изъ производящихъ его машинъ--это и есть школьная античность. Но понять это можеть только человъкъ, обладающій соотвътственнымъ техническимъ знаніемъ; у кого такого нътъ, тотъ всегда будеть склоненъ допустить, что ея изученіе — безполезная трата времени и труда.

И труда... да, и это слово приводить насъ ко второму упреку по адресу школьной античности. Тутъ недоразумѣніе заключается, разумѣется, не въ самомъ фактѣ—школьная античность трудна, если ее изучать добросовѣстно, объ этомъ и говорить нечего. Недоразумѣніе заключается въ выводѣ, который дѣлають изъ этого факта. Она трудна, говорять, и поэтому долой ее; она трудна, отвѣчу я, и это лишній разъ ее рекомендуеть. Прошу васѣ, господа, отнестись къ этому пункту съ особеннымъ вниманіемъ; здѣсь болѣе, чѣмъ гдѣ-либо, я вы-

нужденъ буду опираться на кодексъ чести мыслителя. Мнѣ придется васъ предостерегать отъ увлеченія однимъ очень благороднымъ и симпатичнымъ чувствомъ — именно чувствомъ гуманности. Я давно уже чувствую одно ваше возраженіе противъ всего, что я говорилъ вамъ на первыхъ лекціяхъ, — оно гласитъ такъ: "Было насъ пятьдесятъ, когда мы поступили въ первый классъ, а кончаетъ всего тридцатъ. Остальнымъ гимназическій курсъ оказался непосильнымъ, причемъ для большинства камнемъ преткновенія были древніе языки". Отсюда понятно ихъ ожесточеніе противъ древнихъ языковъ — ихъ, ихъ родителей и близкихъ, а также, по чувству товарищества, и ваше.

Упрекъ этотъ я могъ бы очень легко обойти. Когда въ той комиссіи по реформъ средней школы, о которой я говорилъ выше, разбирали вопросъ о "неудачникахъ", — людьми, близко стоящими къ дълу, были приведены статистическія данныя для обоихъ главныхъ типовъ средней школы, причемъ проценть неудачниковь и въ гимназіяхъ, и въ реальныхъ училищахъ оказался тъмъ же — именно  $40^{\circ}$ /о. Уже это одно доказываеть вамъ, что въ неудачникахъ виноваты не древніе языки, а нъчто другое, общее обоимъ типамъ средней школы; что-это я могу вамъ сказать теперь же: законг подбора. Но тогда мысли собранія приняли другое направленіе; большая его часть стала органомъ общественнаго негодованія противъ школы, производящей неудачниковъ; я помню произнесенныя въ великодушномъ увлечении слова одного извъстнаго своей гуманностью дъятеля средней школы: "если школа принимаетъ сто учениковъ, она сто же учениковъ должна выпустить". Итакъ, сказалъ я себъ, поступленіе въ школу гарантируетъ полученіе диплома; ну, а что же гарантируєть поступленіе? Единственный возможный отвътъ: протекція или взятка... Но мы къ этому еще вернемся.

Я не хочу обходить упрека въ трудности, который дѣлаютъ школьной античности; я уже сказалъ, что эта трудность ее лишній разъ рекомендуетъ. Я прошу васъ сосредоточить ваше вниманіе на томъ, что я называю соціологическимъ значеніемъ школы; воть вкратцѣ его схема.

Разумъется, организація нашего общества еще весьма не-

совершенна; одна изъ главныхъ причинъ этого несовершенства заключается въ томъ, что въ немъ все еще слишкомъ много дармобдовъ, т.-е. людей, способныхъ въ труду, но предпочитающихъ жить на счеть другихъ. Мы обрекаемъ, однако, этотъ типъ на полное исчезновение и требуемъ, чтобы каждая копъйка въ карманъ обывателя была копъйкой трудовой; согласно нашему идеалу, общество-это армія труда. Ну, а въ каждой арміи есть рядовые и офицеры, нижніе и высшіе чины; грань между ними не особенно ръзка и въ вооруженной арміи, а въ арміи труда определенной грани даже совсъмъ нътъ, но все же можно и должно различать и здъсь верхъ и низъ общественной пирамиды. - Кто же такіе эти офицеры? Разумбется, не одни только чиновники, а всякій, вто болье командуеть, чьмъ повинуется, кто служить обществу скорбе умственнымъ, чъмъ физическимъ трудомъ, и притомъ умственнымъ трудомъ большей, а не меньшей цънности: директора и мастера заводовъ, управляющіе коммерческими предпріятіями, землевладъльцы или инспектора полевыхъ работъ, доктора, художники и т. д. — впрочемъ, въ различныя времена и составъ этой "элиты" общества бывалъ различенъ. Они пользуются при нормальныхъ условіяхъ и большимъ достаткомъ въ сравненіи съ рядовыми, живуть въ чистыхъ, свътлыхъ квартирахъ, а не въ конурахъ, углахъ и ночлежныхъ пріютахъ. -- Какъ же попадаютъ люди на эти офицерскія мъста? Воть въ этомъ и заключается характерное различіе между эпохами. Всегда критеріемъ, отличающимъ кандидата въ офицеры отъ кандидата въ рядовые, былъ цензъ; только цензъ этотъ былъ въ различныя времена различенъ. Первобытномъ цензомъ былъ въроятно цензъ грубой физической силы; въ культурныя эпохи мы видимъ вначалъ цензъ происхожденія — мъста у верхушки общественной пирамиды переходять по наследству оть благороднаго отпа къ благородному сыну. Затым цензы происхождения смыняется имущественнымы цензомъ или скрещивается съ нимъ; въ настоящее время преобладающимъ является образовательный цензъ, и ему, очевидно, принадлежить будущее. Кандидаты въ офицеры арміи трудаэто вы, кончающіе ученики средней школы.

Теперь, господа, миъ хотълось бы вызвать передъ вами

призракъ — призракъ грозный, внушительный, и увы, даже черезчуръ реальный. Это-юноша вашихъ лътъ; только одътъ онъ не въ чистую тужурку, а въ грязныя, вонючія лохмотья, и на головъ у него, вмъсто вашей опрятной фуражки, засаленный картузъ, на лицъ-отпечатки лишеній и пороковъ, сопутствующихъ жизни "на днъ" общественной пирамиды. Вы представляетесь другь другу: "я", говорите вы, "Божьей милостью кандидать въ офицеры"; "а я", отвъчаеть вамъ призракъ, "Божьимъ гневомъ пролетарій" —и затемъ, вперяя въ васъ злобный взглядъ, спрашиваетъ: "а за что это ты, баринъ, попадаешь въ офицеры, а я нътъ?"—На этотъ вопросъ возможны два отвъта, одинъ-очень скверный, другой-очень хорошій. Первый гласить такъ: "За то, что мой отецъ-человъкъ сравнительно зажиточный, который платилъ за меня семь или восемь лътъ подъ рядъ въ среднюю школу и за это время давалъ мнв досугъ для занятій, а твой отецъ, буде таковой у тебя есть, -- бъднякъ, который кормилъ и воспитывалъ тебя на мъдные гроши и въ то же время эксплуатировалъ твой трудъ". Да, въ этомъ отвътъ будеть, къ сожальнію, большая доля правды: но, я думаю, у каждаго изъ васъ отъ него совъсть сковырнется. — Другой отвъть, безупречный, гласить такъ: "За то, что я преодольть такую массу умственнаго труда, какая тебъ не по силамъ; ты только подумай-пятьдесять насъ поступило въ первый классъ, а кончаютъ только тридцать".

А теперь позвольте васъ спросить: съ которымъ изъ этихъ двухъ отвътовъ вяжется идея легкой школы, выпускающей столько же учениковъ, сколько она приняла? Ужъ, конечно, не со вторымъ, а только съ первымъ, т.-е. съ такимъ, который вы и произнести не ръшитесь, — языкъ не повернется. Теперь представьте себъ, что эта идея легкой школы осуществлена; надпись "трудолюбіе и способности" окончательно сорвана со школьныхъ дверей и замънена надписью: "милости просимъ — всъмъ дипломъ обезпеченъ!". Что будетъ послъдствіемъ? —Да, милости просимъ! школа можетъ принятъ только пятьдесятъ, а желающихъ пятьсотъ... Или вы думаете, что ихъ столько не будетъ? Да въдь уже и теперь, когда трудностъ школы многихъ отпугиваетъ, желающихъ бываетъ вдвое и втрое больше, чъмъ вакансій; что же будетъ тогда, когда легкость

курса и обезпеченность диплома послужать лишней приманкой? въдь каждый отепъ пожелаетъ видъть сына на офицерстомъ мъстъ. — Нътъ, ужъ, конечно, не менъе пятисотъ; какъ же выбрать изъ нихъ пятьдесять счастливцевъ? Одно средствосоотвътственно повысить школьную плату... т.-е. упрочить и узаконить имущественный цензъ, самый вредный и подлый изо всёхъ, давъ ему въ довершение подлости прикрываться маской денза образовательнаго. Другое средство — строгій вступительный экзаменъ, т.-е. перенесение борьбы и неудачничества изъ школьнаго возраста въ дътскій, причемъ, вопреки природъ и наперекоръ разуму, за труднымъ до изнуренія д'єтствомъ послъдуетъ легкое отрочество. - Нътъ, конечно; ни то, ни другое средство не годятся, а будетъ примънено третье, тъмъ болъе что оно имбетъ у насъ очень прочный историческій и бытовой фундаментъ: это средство — протекція или взятка. Это будетъ тоже своего рода подборъ, но уже не подборъ естественный, ведущій къ совершенствованію, а коррупціонный, им'єющій последствіемъ вырожденіе. — Впрочемъ, долго ему торжествовать не придется: не допустить этого тоть призракъ, который я уже вызываль передъ вами, и о существованіи котораго забывать не годится. Примъръ 18-го въка во Франціи знаменателенъ: если привилегированный классъ вздумаеть упразднить или облегчить ту сумму труда, которая одна только и оправдываеть его привилегіи, то онъ будеть сметень революціей. Ради Бога, не требуйте и не вводите легкой школы; легкая школа это соціальное преступленіе.

И вотъ почему я, какъ это ни было больно, предостерегалъ васъ отъ увлеченія чувствомъ гуманности и состраданія
къ товарищамъ-неудачникамъ; эта гуманность — близорукая,
кастовая, буржуазная гуманность. Вамъ жаль тѣхъ товарищей,
которые, поступивъ вмѣстѣ съ вами въ гимназію, вслѣдствіе
недостатка трудолюбія или способностей не кончаютъ ее вмѣстѣ
съ вами; и мнѣ ихъ жаль—но мнѣ гораздо болѣе жаль тѣхъ
вашихъ сверстниковъ, которые, несмотря на свое трудолюбіе
и способности, въ силу виѣшнихъ условій остались за дверьми
средней школы. Ихъ неудача гораздо прискорбнѣе неудачи
тѣхъ первыхъ, такъ какъ отъ нея страдаетъ само общество,
между тѣмъ какъ отъ неудачи тѣхъ первыхъ страдаютъ только

они сами; неудача способныхъ — тормозъ прогресса; неудача неспособныхъ — орудіе прогресса.

Воть почему идеаломъ школьной организаціи будеть такая постановка дъла, при которой неудачи трудолюбивыхъ и способныхъ учениковъ будутъ невозможны, хотя бы для этого и пришлось увеличить проценть неудачь нерадивыхъ и неспособныхъ; этотъ идеалъ будеть достигнутъ, какъ и вообще всякій идеаль, дъйствіемь обоихъ могучихъ рычаговъ прогресса, дифференціаціи и интеграціи. Требованіе дифференціаціи—возможное разнообразіе типовъ средней школы: есть у насъ школы классическія, реальныя, профессіональныя разныхъ категорій и прекрасно; чёмъ больше будеть этихъ типовъ, тёмъ больше шансовъ, что всякій способный мальчикъ найдеть тоть, который будеть соотвътствовать его способностямъ. Требованіе интеграпіи — соединеніе всёхъ типовъ низшихъ, среднихъ и высшихъ школъ въ одинъ организмъ, одно величественное дерево. Корнями этого дерева будуть низшія школы, городскія и сельскія; глубоко проникая въ народъ, онъ должны отыскивать способныхъ къ умственному труду людей и доводить ихъ, по мъръ ихъ способностей, до ствола, вътвей и верхушки дерева. Такая школа будетъ истинно народной-т.-е. по мысли поэта той, "что выводить изъ народа столько добрыхъ..." — чего пока про нашу школу сказать еще нельзя, а про проектируемую нъкоторыми легкую школу никогда нельзя будеть сказать Легкая школа-то школа для барчуковъ, какое-то нелъпое и оскорбительное возрождение крѣпостного права на капиталистической подкладкв.

И когда мы приблизимся къ тому идеалу, который я вамъ изображаю, тогда и вопросъ о неудачникахъ получить свое, хотя и не вполнъ насъ удовлетворяющее, но все же нормальное разръшеніе. Ты не успъваешь въ классической школъ? попытай счастья въ реальной. Не выносишь реальной? пере ходи въ классическую. Ни здъсь, пи тамъ не находишь себъ мъста? выбирай профессіональную по своему вкусу. Ты въ этихъ поискахъ потеряешь годъ-два своей жизни; что дълать, пеняй на себя или на своихъ родителей, что они не сразу нашли ту школу, для которой ты годишься. Или, можетъ быть, такой и нътъ вовсе? Ты неспособенъ къ умственному труду? Пере-

ходи въ мастерскую, поступай юнгой во флоть, вернись къ матери-землѣ; не будешь офицеромъ, будешь рядовымъ въ арміи труда. Ты и къ физическому труду неспособенъ? ты слабъ, тщедушенъ, увѣченъ — или, можетъ быть, непреодолимо вялъ и лѣнивъ? Тогда, бѣдняга... мнѣ страшно сказать, что тогда, но вы понимаете сами, какъ за меня отвѣтитъ въ этомъ случаѣ законъ подбора: "тогда — умри..."

Должны, можемъ ли мы съ этимъ закономъ мириться?

Господа, мы затронули туть очень важный вопросъ; между тъмъ времени у насъ осталось мало, а намъ предстоитъ обсудить еще одинъ упрекъ по адресу античности—а именно, что она ретроградна. Но, быть можеть, вы уволите меня оть обстоятельнаго обсужденія этого пункта и отъ обязанности доказывать вамъ, что античность, этотъ источникъ всъхъ освободительныхъ идей, которыми живеть наша цивилизація, никакъ не можеть быть названа ретроградной. Да я думаю, это достаточно уже доказано въ предыдущихъ моихъ лекціяхъ; много ли вы нашли въ нихъ ретрограднаго? — Но, спросите вы, какъ же могло возникнуть это мнвніе? Прежде всего, я думаю, какой-нибудь чиновникъ, не видъвшій свъта изъ-за своего зеленаго стола, могъ возымъть геніальную идею, что съ помощью перфектовъ и супиновъ можно противодъйствовать революціоннымъ наклонностямъ общества; такъ точно, въдь, и въ средніе въка, когда право на существование наукъ видъли въ ихъ религіозно-правственномъ воздійствін, ариометик ставилось въ заслугу то, что она отвлекаеть умы людей отъ гръшныхъ мыслей. А затымь армія сустливыхь публицистовь, испугавшихся за либерализмъ своихъ будущихъ читателей, стала винить за эту идею ни въ чемъ неповинную античность. Который изъ нихъ былъ умнъе, не знаю; но правъ, пожалуй, Цицеронъ, сказавшій въ схожемъ случай: "Если согласно изв'єстному изреченію самый мудрый человінь тоть, кто самь можеть придумать, что надо, а ближе всёхъ къ нему по мудрости тоть, кто повинуется мудрымъ совътамъ другого-то въ противоположномъ качествъ дъло обстоитъ наоборотъ: менъе глупъ тотъ, вто ничего путнаго придумать не можетъ, чъмъ тотъ, вто одобряетъ придуманную другимъ нелъпость". А что въ данномъ случав двиствительно рвчь идеть о противоположномъ мудрости

качествъ, это вы можете заключить изъ того, что это обвиненіе античности въ ретроградствъ раздается только у насъ въ Россіи; я думаю, если бы перфектамъ и супинамъ дъйствительно была свойственна та чудодъйственная консервативная сила, которую имъетъ въ виду лубочная психологія этихъ господъ, то хитроумный западъ врядъ ли предоставилъ бы имъчесть этого открытія.

А затъмъ позвольте сдать всю эту нелъпость въ архивъ и вернуться къ затронутому только-что интересному и важному вопросу.

Ръчь шла у насъ о соціологическомъ значеніи средней школы вообще и классической школы въ частности; это значеніе заключается, какъ мы видъли, въ выдъленіи "кандидатовъ въ офицеры арміи труда", т.-е. въ выдъленіи способныхъ къ умственному труду изъ числа всъхъ призванныхъ или желающихъ. Для этого школа должна быть болье или менье трудной легкая школа предполагаеть и легкій трудь, а изобрёсть таковой предоставляется тому, кто изобрътеть также и прохладный огонь и теплый снъгъ: трудъ, поскольку онъ трудъ, всегда будеть трудень. — На меня нападали за эту соціологическую роль, которую я, будто бы, навязываю школь; значить, спрашивали, школа по-вашему должна быть ръшетомъ? Я ничего не имъю противъ того, чтобы склонные къ пустосмъществу люди представляли себъ мою школу хотя бы подъ символомъ ръшета: требую, однако, чтобы они то же ръшето возвели въ символы также и всей жизни, всей природы. Вездъ, гдъ только есть жизнь, ведется борьба за нее, причемъ жизнеспособные организмы выживають, нежизнеспособные вымирають; школа, если она хочеть быть живой, не можеть уклониться отъ общаго закона жизни. Но я протестую противъ мысли, что я навязываю школь эту роль, какъ такую, которую она должна исполнять непосредственно и сознательно. Нътъ, господа; эта мысль основана на непониманіи той гетерогеніи цилей, о которой я говориль вамь въ первой лекціи, которая сказывается вездъ тамъ, гдъ дъйствуетъ законъ подбора, и состоитъ, какъ помните, въ несоотвътствіи сознательной и непосредственной пъли — пъли безсознательной и косвенной. Сознательно и непосредственно школа должна стремиться лишь къ одному-къ

образованію своихъ питомцевь; о другомъ ей и думать нечего. Но именно этимъ самымъ, ведя своихъ питомцевъ къ извъстному уровню образованія и, стало быть, отпуская тъхъ, для коихъ этотъ уровень не достижимъ—этимъ самымъ она, сама того не сознавая, служитъ и цълямъ подбора. И горе ей, если она, придя къ сознанію этого своего невольнаго, косвеннаго назначенія, вздумаетъ отказаться отъ него и соотвътственно измънить свою прямую, образовательную цъль: такая школа будетъ пеминуемо сметена съ арены другой школой, болъе серьезно относящейся къ своимъ обязанностямъ. Да, мы имъемъ передъ собой ръзкую, но несокрушимую дилемму: школа будетъ либо орудіемъ подбора, либо его жертвой.

Но что же мы, въ концъ концовъ, будемъ дълать съ нашимъ неудачникомъ? Мы пробовали его пристроить въ различнаго рода школахъ, подъ конецъ и къ физическому труду вездъ онъ оказался неспособнымъ. Что же, подпишемъ мы суровый приговоръ ему закона подбора—приговоръ: "умри"?

Нътъ; нашъ законъ нуждается въ дополнении. Конечно, на всемъ пространствъ живого міра царствуеть борьба за существованіе и ея посл'єдствіе, выживаніе жизнеспособныхъ, естественный подборь; въ одномъ только человъческомъ обществъ этотъ законъ скрещивается съ другимъ, важнымъ и могучимъ принципомъ-съ принципомъ любви. Это, конечно, не исключеніе — такого законъ подбора не допускаеть, — а наивысшее развитіе: любовь снизошла на землю не для того, чтобы нарушить нашъ законъ, но для того, чтобы исполнить его. Законъ подбора ведетъ человъчество къ совершенствованію; совершенствованіе же бываеть не только физическое и умственное, но и нравственное. Какъ въ дрожащемъ съ усиливающейся быстротой стержнъ по достижени извъстнаго предъла быстроты зарождается новая сила, и онъ начинаетъ свътиться, — такъ точно и въ человъческомъ обществъ по достижени извъстной степени культурнаго прогресса возжигается нъчто новое и чудесное-правственный законъ, который велить человъку любить своего ближняго, не толкать падающаго, чтобы самому было вольнее, а напротивъ, протянуть руку помощи, поделиться съ нимъ своимъ избыткомъ. Пусть первобытныя общества убиваютъ неспособныхъ къ физическому труду стариковъ, какъ лишнюю

обузу, повинуясь одному только закону борьбы за существованіе — мы, культурное общество, делимся со своими старивами своимъ трудовымъ хлебомъ, потому что любимъ ихъ. И когда намъ говорять: "зачъмъ вы это дълаете? Что падаеть, то слъдуетъ толкать — въ видахъ достиженія еще больщаго физическаго и умственнаго совершенства; поступая иначе, вы осуждаете себя на вырождение!" — мы отвъчаемъ: "нътъ! мы не желаемъ такого физическаго и умственнаго совершенствованія, которое окупается ценою нравственнаго вырожденія". Такъ же поступаемъ мы и съ нашими неудачниками; мы ихъ не истоебляемъ, а заботимся о нихъ. Мы строимъ больницы для неудачниковъ физической жизни — больныхъ; убъжища для неудачниковъ умственной жизни — идіотовъ и умалишенныхъ; тюрьмы для неудачниковъ нравственной жизни—преступниковъ; мы стараемся, чтобы имъ тамъ жилось сносно. Такъ-то внутри главной части нашего общества, живущаго по трудовой системъ, прозябаетъ болъе или менъе значительное число людей, не участвующихъ въ общемъ трудъ, людей, существование которыхъ оправдывается и нормируется такъ называемой каритативной системой; это — обозъ арміи труда. Мы ділимся съ нимъ своимъ избыткомъ, но не болбе: нельзя допустить, чтобы жизненные соки здоровыхъ, трудоспособныхъ организмовъ шли на неудачниковъ — тогда дъйствительно наступило бы то вырожденіе, которымъ насъ пугають. Мы должны болье или менъе искусно лавировать между двумя вырожденіями -- вырожденіемъ нравственнымъ при чрезмърно крутомъ проведеніи закона борьбы за существование и пренебрежении въ закону любви, и вырожденіемъ физическимъ и умственнымъ при увлеченій этимъ последнимъ закономъ.

Теперь нашъ отвътъ готовъ. Мы не подпишемъ того суроваго приговора "умри", который законъ подбора произнесъ нашему неудачнику; мы скажемъ ему: "ступай въ обозъ; тамъ ты получишь средства къ болъе или менъе сносному прозябаню — но, конечно, не болъе". Разумъется, отраднаго тутъ мало; что дълать, мы при всемъ желаніи не можемъ устранить мрачныхъ сторонъ нашей жизни. И то будетъ хорошо, если намъ удастся въ болъе или менъе близкомъ будущемъ осуществить тотъ идеалъ, о которомъ говорится здъсь — идеалъ ра-

зумной школьной организаціи при послѣдовательномъ и полномъ проведеніи какъ дифференціаціоннаго, такъ и интеграціоннаго принциповъ, съ обезпеченіемъ всѣмъ способнымъ и трудолюбивымъ людямъ соотвѣтственнаго ихъ пригодности мѣста въ арміи труда; и это будетъ огромнымъ прогрессомъ въ сравненіи съ тѣмъ, что было и что есть.

Прогрессомъ, да; это слово — настоящій заключительный аккордь въ той симфоніи мыслей и чувствъ, которую я хотъль вызвать въ васъ. Прогрессъ — лозунгъ той культуры, которая коренится въ античности; къ нему сводится вся та игра идей, которыя намъ завъщала античность, или на которыя она натолкнула насъ во время нашего полуторатысячелътняго симбіоза съ ней; ему же служить и школа, имбющая въ своемъ центръ античность, не только прямо, какъ разсадникъ прогрессивныхъ идей, но и косвенно, какъ орудіе соціологическаго подбора. Долго, очень долго одинъ только Западъ былъ носителемъ прогрессивныхъ идей — тотъ западъ, который одинъ и восприняль античность, какъ главную движущую силу своей культуры. На Востокъ мы имъли и имъемъ не то-странную жизнь, тоже культурную, но основанную на предположении необходимости сходства завтрашняго дня съ сегодняшнимъ и вчерашнимъ. Удивительное впечатлъніе производитъ, въ сравненіи съ въчно мечущейся, въчно безпокойной мыслью Запада, это величавое спокойствіе Востока, это безсознательное убъжденіе. что все достижимое уже достигнуто, что стремиться дальше праздно, неразумно, гръшно. — Россія поставлена исторіей какъ разъ на грани между Западомъ и Востокомъ; здёсь сталкиваются оба идеала. Россія—единственная изъ странъ европейской культуры, гдв оспаривался прогрессъ и его необходимость, оспаривался законъ подбора и его цёль, оспаривалась трудовая система общественной организаціи, оспаривались науки и искусства; габ на тревожный вопросъ "да въдь это ведеть къ вырожденію, къ вымиранію! слъдоваль спокойно величавый отвътъ: "Такъ что же? И будемъ вырождаться и вымирать!" Противъ этой точки зрѣнія я безсиленъ; всѣ мои доводы въ пользу античности имъли основаніемъ въру въ прогрессъ, въ его возможность и необходимость. Решитесь отрицать прогрессъ-и все, что я сказаль, будеть опровергнуто.

Что же, начать намъ новое разсуждение на новую, всеобъемлющую тему? Нътъ; надо когда-нибудь и перестать. Всявая мысль, будучи додумана до конца, поднимаеть веренипу новыхъ мыслей; если то же самое произойдеть и здёсь. съ вами, то это будеть только хорошо для вась. Я уже приглашалъ васъ видъть въ античности не норму, а съмя; само собою разумвется, что я и для своихъ лекцій объ античности не могу требовать большаго. Пусть и онъ будуть съменемъ мысли для васъ; надъюсь, когда-нибудь, если и не сейчасъ, это свия взойдеть и дасть плоды... быть можеть, вы тогда уже забудете о томъ, что было предметомъ нашихъ бесъдъ, вы будете радоваться взошедшему житу, будете считать его своей полной собственностью-и вы будете правы: то, что человъвъ въ себъ переработалъ, изъ себя выработалъ, составляетъ его неотъемлемую собственность, другой умственной собственности и не бываетъ. – И все же мнъ не хотълось бы оборвать свои лекціи на вопросительномъ знакѣ; но такъ вакъ вы утомились, да и я утомился, то я последую примеру моего любимца Платона и заключу разсуждение на затронутую только что тему въ рамку "миоа" — т.-е., по нашему, притчи. Итакъ, вотъ вамъ, на прощаніе и на добрую память, моя притча о прогрессъ.

Когда совершилось гръхопадение ангеловъ, и дерзновенный замысель понесь заслуженную кару, то двое изъ падшихъ то были Оріенцій и Окциденцій, - будучи менъе виновны, были признаны достойными пощады. Они не были отвержены навъки; имъ было дозволено искупить свой гръхъ тяжелымъ подвигомъ съ тъмъ, чтобы по его исполнени вернуться въ небесную обитель. Подвигъ же состоялъ въ томъ, чтобы пройти пъшкомъ, съ посохомъ въ рукъ, путь во много милліоновъ миль. Когда этотъ приговоръ былъ имъ объявленъ, то старшій изъ нихъ, Оріенцій, взмолился къ Творцу и сказалъ: "Господи, окажи мнъ еще одну милость: дай, чтобы мой путь былъ прямъ и ровенъ, чтобы никакія горы и долы не затрудняли меня, и чтобы я видълъ передъ собою конечную цъль, къ которой направляюсь! "- "Твоя просьба будеть исполнена", сказаль ему Творецъ; затъмъ, обратясь къ другому, спросилъ его: "А ты, Окциденцій, ничего не желаешь?" Тоть отвътиль: "Нъть, ничего". Съ тъмъ ихъ и отпустили. Тутъ мравъ забытья ихъ окуталъ; когда они пришли въ себя, они очутились каждый на томъ мъстъ, съ котораго имъ слъдовало начать свое странствіе.

Оріенцій всталь и оглянулся: недалеко оть него лежаль посохь, кругомь тянулась, точно сонное море, необозримая, плоская и гладкая равнина, надъ ней—голубое небо, безпредъльное и однообразно-безоблачное; только въ одномъ мъстъ, далеко, на самомъ краю горизонта, свътилась бълая заря. Онъ понялъ, что это и естъ то мъсто, куда ему должно направлять свои шаги; схватилъ посохъ, пошелъ впередъ, пространствовалъ день-другой, затъмъ опять оглянулся кругомъ — ему показалось, что разстояніе, отдълявшее его отъ его цъли, не уменьшилось на на шагъ, что онъ все еще стоитъ на томъ же мъстъ, что его окружаетъ все та же необозримая равнина, что и раньше. "Нътъ", сказалъ онъ уныло, "этого разстоянія мнъ ввъкъ не пройти". Съ этими словами онъ бросилъ посохъ, опустился безнадежно на землю и заснулъ. Заснулъ онъ надолго—вплоть до нашихъ дней.

Въ одно время со старшимъ братомъ проснулся и Окциденцій. Всталь, оглянулся—за нимъ море, передъ пимъ оврагь, за оврагомъ лесокъ, за лескомъ холмикъ, на холмикъ точно бълая заря горить. "Только то!" воскликнуль онъ весело, "да тамъ я до вечера буду!" Схватилъ лежавшій у его ногъ посохъ, отправился въ путь; дъйствительно, вершины холмика онъ достигь еще до вечера, но тамъ онъ увидълъ, что ошибался. Это ему только издали такъ показалось, что заря горить на холмикъ, на самомъ же дълъ на немъ ничего пе было, кром'в несколькихъ яблонь, плодами которыхъ онъ утолилъ голодъ и жажду; а по ту сторону былъ спускъ, внизу текла ръчка, за ръчкой подымалась горка, а на горкъ сіяла все та же бълая заря. "Ну, что же", сказалъ Окциденцій, "отдохну, а затъмъ въ путь; дня черезъ два буду тамъ, и тогда — прямо въ рай". Опять разсчеть оказался върнымъ, только рая онъ опять не нашель: за горкой была новая, широкая долина, за долиной более высокая гора, вершину которой вѣнчало сіяніе знакомой зари. Конечно, нашъ странникъ почувствовалъ нъкоторую досаду, но не надолго: гора неотразимо манила къ себъ, тамъ-то ужъ навърно были ворота въ рай. И такъ все дальше и дальше, день за днемъ, недъля за недълей, мъсяць за мъсяцемъ, годъ за годомъ, въвъ за въкомъ; надежда смъняется разочарованіемъ, изъ разочарованія вырастаеть новая надежда. Онъ шествуеть и понынъ; овраги, ръки, скалы, непроходимыя болота затрудняють его путь; много разъ онъ заблуждался, теряя путеводное сіяніе, совершалъ обходы, возвращался назадъ, пока ему не удавалось вновь примътить отблеска вождельной зари. И теперь онъ бодро, со своимъ върнымъ посохомъ въ рукъ, взбирается на высокую гору; имя ей -- "соціальный вопросъ". Гора крутая и утесистая, много ему приходится преодолъвать промоинъ и чащъ, отвъсныхъ стънъ и пропастей, но онъ не отчаивается: онъ видить передъ собою сіяніе зари и твердо ув'врень, что стоить ему добраться до вершины — и ворота рая откроются передъ нимъ.

-

.

•

ЭКСКУРСЫ.

# ЭКСКУРСЪ ПЕРВЫЙ.

## Педагогическія иллюзіи.

Ведя стезей Израил чудесной, Господь заразъ два чуда сотворилъ: О верзъ уста ослицъ безсловесной И говорить ророкамъ запретилъ

Вл. Соловьевъ.

T.

Однажды Сократь, повстрѣчавшись на пути въ Пирей съ Критономъ, остаповилъ его движеніемъ руки и предложилъ ему слѣдующій вопросъ:

- Скажи мнѣ, Критонъ: если твои сапоги причиняютъ тебѣ боль, и тебѣ въ нихъ неловко ходить, къ кому обратишься ты за выясненіемъ причины зла и его исправленіемъ?
- Къ сапожнику! отвътилъ, ничуть не задумавшись, Критонъ.
- Прекрасно. А если стъна твоего дома покачнулась и грозитъ паденіемъ—кого пригласишь ты совътникомъ и, если возможно, предотвратителемъ бъдствія?
  - Плотника, столь же ръшительно отвътилъ Критонъ.
- Превосходно. А если въ воспитаніи твоихъ сыновей то или другое тебѣ кажется несоотвѣтствующимъ цѣли, если у тебя, однимъ словомъ, возникнутъ сомнѣнія педагогическаго характера,—къ кому обратишься ты за совѣтомъ и помощью?

На лицъ Критона выразилось недоумъніе; послъ нъкото-

раго размышленія онъ неув'вренно и скор'є въ тон'є вопроса отв'єтиль:

- Тоже къ плотнику?
- Но Сократь съ кроткой улыбкой отрицательно покачаль головой.
- Къ врачу?.. Къ химику?.. Къ криминалисту?.. Къ жрепу Юпитера?

Сократь продолжаль отрицательно качать головой. Критонь, смутившись, нѣкоторое время промолчаль; но вдругь, точно осѣненный новой мыслью, онъ удариль себя по лбу и съ тономъ вполнѣ увѣреннаго въ себѣ человѣка воскликнуль:

— Къ журналисту!

Но въ его удивленію, и этотъ разъ со стороны Соврата одобренія не послъдовало.

- Такъ къ кому же? спросилъ Критонъ.
- Къ педагогу, —тихо и внушительно сказалъ Сократъ. Критонъ выпучилъ глаза.
- Неужели? Первый разъ слышу.

#### 11.

Этого разговора въ "Воспоминаніяхъ о Сократь" нътъ, я заимствоваль его... ну, да это не такъ важно. Важно то, что педагогика дъйствительно занимаеть совершенно особое мъсто среди пе только наукъ (наукой ее не всъ признають), но и всёхъ вообще спеціальностей. По всёмъ труднымъ вопросамъ, которые намъ задаетъ жизнь, мы обращаемся къ "спеціалистамъ"; одни только педагогическія затрудненія мы склонны ръшать своими средствами; или же, что еще хуже, признаемъ капраломъ того, кто взялъ педагогическую палку и орудуеть ею на страницахъ какого-нибудь распространеннаго журнала. Правда, отчасти въ томъ же положеніи находится и медицина; все же разница въ томъ, что медицинское знахарство, по крайней мъръ въ теоріи, признается явленіемъ, несовивстимымъ съ культурностью, между твмъ какъ педагогическіе Кузьмичи находять себ'в кліентовъ даже среди представителей науки, а иногда и сами къ нимъ принадлежатъ.

Но очевидная ненормальность этого явленія не избавляєть насъ отъ обязанности выяснить его причину... или, говоря правильнъе, его причины. такъ какъ этихъ причинъ очень много, и, взятыя вмёсть, онь дадуть добрую половину того недуга, которымъ страдаетъ наша интеллигенція. Но именно поэтому такое выяснение не можеть быть темой для настоящей вступительной бесёды; намъ придется вернуться къ нему на разъ въ дальнъйшемъ ходъ нашихъ разсужденій, теперь же ограничимся одной изъ тъхъ многихъ причинъ, — той, которая заключается въ невыясненности самаго понятія "педагогъ". Дъйствительно, что такое педагогъ? Относительно врача, напримъръ, никакихъ сомнъній быть не можетъ: каждый врачъ оффиціально объявляется таковымъ въ особомъ дипломъ, удостовъряющемъ и его успъхи въ соотвътствующихъ наукахъ, и его способность и умёнье лёчить. Ничего подобнаго нёть въ педагогической сферф; вопросъ, что такое педагогъ, никакого оффипіальнаго отвіта себі не находить.

Предвижу тутъ возражение слъдующаго рода. Да вто же, спросять, виновать въ этой невыясненности, какъ не именно вы? Почему выдаваемые кандидатамъ въ учителя дипломы не удостовъряють также и ихъ педагогической авторитетности? То есть, переспрошу я, почему у нась, кром'в научной сортировки, посредствомъ которой мы отдъляемъ знающихъ отъ неучей, — неть еще сортировки педагогической, посредствомъ которой ученые педагоги отделялись бы отъ ученыхъ-непедагоговъ? Отвъчу откровенно: потому что у насъ для такой двойной сортировки матеріала не хватаеть. А что его не хватаетъ, въ томъ виновата... ну, конечно, матеріальная необезпеченность преподавательского сословія, вследствіе которой его положение является мало привлекательнымъ. Знаю, и ничуть не желаю умалять значеніе этой вопіющей соціальной несправедливости; посмотрите, однако, на земскихъ врачей. Ихъ положеніе ничуть не обезпеченнье преподавательскаго; все же имъющагося въ наличности матеріала хватаетъ на двойную сортировку, и земскій врачь-не только медикъ, но и врачъ. Не все, стало быть, въ обезпеченности. А что же еще нужно? Вспомните формулу Некрасова, - формулу ничуть не идеальную, но все же достаточную для житейскаго обихода—о томъ, что нужно для того, чтобы человъку хорошо жилось на Руси:

Почеть, покой, богачество-

и спросите самихъ себя: что вами сдълано для того, чтобы положеніе педагога — разъ вы ему ни покоя, ни "богачества" дать не можете — стало по крайней мъръ почетнымъ?

### III.

Но мы увлеклись въ сторону; какъ-никакъ, а оффиціально утвержденныхъ педагоговъ у насъ нътъ. А педагоги все-таки есть;—гдъ же они?

Посмотримъ сначала, гдв ихъ нетъ и никогда быть не можетъ. Вотъ вамъ одна изъ семей, имъ же имя легіонъ: мужъ, жена, дъти. Мужъ днемъ на службъ; послъ службыобъдъ, затъмъ-почивать изволять, затъмъ-въ гостяхъ или въ одномъ изъ тъхъ милыхъ учрежденій, въ которыхъ строго запрещается играть въ карты долее чемъ до половины шестого утра. Жена свободные отъ заботъ по хозяйству часы — допуская, что такія заботы у нея имфются—заполняеть пріемами, визитами, театромъ, чтеніемъ легкихъ романовъ. Детн посещають школу. Выросши, они очень затруднятся дать отвѣть на вопросъ, какими свъдъніями, воззръніями, умственными наклонностями, какою вообще частью своего умственнаго естества они обязаны своимъ родителямъ: воспитывать ихъ "должна школа"... Ну, что собственно "должна школа", объ этомъ у насъ ръчь будетъ впереди: пока я хотълъ только подчеркнуть фактъ, что среди родителей этого сорта — педагоговъ нътъ и быть не можеть. То-есть, собственно не факть, а требованіе разума; фактъ же тотъ, что именно эти родители всъхъ громче и назойливъе разсуждають о педагогическихъ вопросахъ... конечно въ томъ смыслѣ, что ихъ сыновья не успѣваютъ, и что въ этомъ "школа виновата". И этотъ типъ даже не изъ худшихъ.

Но, разумъется, и не изъ лучшихъ; есть, къ счастью, и отцы, не отказывающіеся отъ своей доли въ воспитаніи своихъ

дътей; отцы, чуткіе къ потребностямъ молодой души, но въ то же время сознающіе, что ихъ обязанность-не столько угождать ея природъ, сколько направлять ее; отцы, наконецъ, способные не только ученіемъ, но и собственнымъ примъромъ вліять на умственный и нравственный складъ своихъ дітей. Когда-то именно такого рода отцы считались кандидатами въ педагоги высокаго чина; въ новонайденной книгъ Аристотеля о государственномъ устройствъ авинянъ мы читаемъ, что "по принятіи молодыхъ людей въ число гражданъ, ихъ отцы, собравшись по кольнамъ и принеся присягу, избирають извъстное число кандидатовъ, по три отъ каждаго колена и не моложе сорока лътъ, — именно тъхъ, кого они считають наилучшими людьми и наиболье способными заботиться о молодежи: изъ нихъ въ народномъ собраніи избираются такъ называемые софронисты, по одному на кольно" (гл. 42). Но это было уже очень давно; въ настоящее время было бы полнъйшимъ анахронизмомъ спрашивать, при выборъ или назначении софрониста, хорошо ли онъ справился съ задачей воспитанія въ собственной семьъ.

Впрочемъ, это относится уже въ области фактовъ, грубыхъ и глупыхъ, какъ обыкновенно; здёсь, въ теоретическомъ разсужденій, да будеть намъ разрѣшено иослушаться голоса разума и объявить отцовъ только что охарантеризованняго типа единственными допустимыми кандидатами въ педагоги. Кандидатами, -- не болъе. Честь и слава отцу, сумъвшему воспитать, и притомъ хорошо воспитать своихъ детей... положимъ, это природная обязанность всякой скотины, съ которой она справляется и безмольно и успъшно, но въ нашей культурной средъ и это приходится признать заслугой. Да, честь ему и слава; будемъ прислушиваться къ его голосу, когда речь зайдетъ о домашнемъ воспитаніи, о нравственномъ и умственномъ воздъйствіи отца на дътей, — но для педагога въ искомомъ смыслъ этого мало. Педагогика обнимаетъ не одно только домашнее воспитаніе: чімъ шире она ставить свою задачу, чімъ болве включаеть въ нее разнообразныхъ элементовъ, твмъ недостаточнъе становится единичный опыть единичнаго человъка. Пусть же наши отцы удовольствуются именемъ хорошихъ исполнителей своего личнаго дёла, хорошихъ рядовыхъ-если

можно такъ выразиться — въ педагогической арміи. И они сдълають его охотно; не они вредны для дъла, а тъ, другіе, которые, не годясь въ рядовые, норовять попасть въ генералы.

Оставимъ ихъ до другого раза, вернемся въ нашимъ кандидатамъ. Что же требуется для того, чтобы получить нравственное право (другого у насъ не полагается) считать себя педагогами?

Очень и очень многое.

### IV.

Дѣло въ томъ, что педагогъ имѣетъ дѣло главнымъ образомъ съ высшей единицей воспитанія, со школой. Конечно, школы бывають разныя—высшія, низшія и среднія, общеобразовательныя и профессіональныя; имъ всѣмъ соотвѣтствуютъ, въ теоріи по крайней мѣрѣ, различныя отрасли педагогики. Мы ограничиваемъ область своихъ разсужденій общеобразовательной средней школой какъ той, о которой господствуютъ въ обществѣ самыя закоренѣлыя, еамыя распространенныя и самыя опасныя иллюзіи; но даже эта сравнительно ограниченная область требуетъ отъ педагога значительныхъ знаній и немалой опытности. Постараюсь это развить.

Желательно, прежде всего, чтобы нашъ педагогъ помниль себя ученикомъ... Положимъ, такія воспоминанія не рѣдкость. Очень многіе кандидаты и тѣмъ паче некандидаты (прошу позволенія употреблять эти слова въ вышеобъясненномъ смыслѣ) сохранили очень яркія воспоминанія о своей школьной жизни: какіе они устраивали своимъ учителямъ "бенефисы", сколько получали отъ нихъ двоекъ, какъ ловко умѣли обходить школьныя правила и т. д. Теперь они эти воспоминанія, изрядно привирая, печатаютъ; ну и пусть ихъ. — Для педагога такія воспоминанія скорѣе вредны; я убѣжденъ даже, что не одинъ молодой учитель ими былъ выбитъ изъ правильной педагогической колеи. Когда-то онъ самъ былъ дурнымъ ученикомъ и порядкомъ-таки досаждалъ своимъ многострадальнымъ преподавателямъ; теперь онъ и въ своихъ ученикахъ предполагаетъ

такое же настроеніе противъ себя. Вслідствіе этого онъ недовірчивъ, подозрителенъ, придирчивъ; въ каждой глупости склоненъ видъть злой умыселъ, въ малібішемъ нечаянномъ движеніи или сказанномъ невпопадъ словів насмішку или пренебреженіе... Ність: драгоцівны въ педагогическомъ отношеніи хорошія воспоминанія, вынесенныя изъ хорошей школы. "Но что же ділать, если таковыхъ ність?" Тімъ хуже для васъ; у васъ будетъ однимъ подспорьемъ меньше. А впрочемъ, поищите хорошенько: не нужно відь представлять себів хорошаго учителя непремівно на манеръ шеллеровскаго Носовича и другихъ продуктовъ псевдогеніальнаго педагогическаго романтизма: бываютъ хорошіе преподаватели и между тіми, которые не пропускають уроковъ, готовятся къ нимъ и не преподносять ученикамъ, вмісто полагающагося по программів, импровизованной отсебятины.

Повторяю, желательно, чтобы педагогъ помнилъ себя хорошимъ ученикомъ хорошаго учителя, вспоминалъ о тъхъ моментахъ, когда его душа съ особенной силой испытывала впечатлъніе услышаннаго хорошаго слова, тъхъ ръдкихъ, неоценимыхъ моментахъ непосредственнаго действія души на душу; это быстро и естественно откроетъ ему доступъ къ душт его учениковъ, котораго ему при иныхъ условіяхъ пришлось бы искать долго и съ трудомъ. Но это только одно условіе-притомъ только желательное, а не необходимое; зато необходима для педагога-теоретика практическая педагогическая дъятельность, и притомъ дъятельность успъшная. Если ваши ученики васъ не любили, если они, по выходъ изъ школы, не сохранили о васъ благодарнаго воспоминанія, если ваше слово скользило безследно по поверхности ихъ души, то никакая ученость не дастъ вамъ подняться изъ области простого знанія въ область плодотворнаго уменія, не сделаеть вась, однимъ словомъ, педагогомъ. Не сдълаетъ потому, что безъ этого живого нерва въ душъ, вы не сможете разузнать, среди массы сухой эрудиціи, самыхъ драгоцінныхъ и жизнетворныхъ началъ; потому что безъ этого не укладывающагося въ опредъленную формулу чутья, вырабатываемаго практикой, всь формулы теоріи останутся мертвымъ, безплоднымъ звукомъ.

V.

Это второе условіе, — на этотъ разъ уже не желательное, а необходимое. Кто ему удовлетворяеть, тотъ будетъ — при наличности соотвътственныхъ знаній, различныхъ для различныхъ предметовъ - хорошимъ педагогомъ-исполнителемъ, но не болье. Его ли разумьль Сократь, когда рекомендоваль Критону обращаться за разъясненіемъ педагогическихъ вопросовъ къ педагогу? Врядъ ли. Конечно, во многихъ случаяхъ онъ сумбеть дать хорошій сов'єть (и всегда, замбчу между скобокъ, дасть лучшій совёть, чёмъ педагогь - знахарь); во многихъ, но не во всъхъ. Еще Эпиктетъ различалъ знанія самосозерцательныя, какъ онъ ихъ называль, отъ несамосозерцательныхь; такъ, грамматика, -- говорилъ онъ, -- скажетъ вамъ, какъ слъдуетъ писать вашему другу, но, слъдуетъ ли ему писать или нътъ-этого она не скажетъ; она не "созерцательна въ отношеніи самой себя". Такъ и здёсь. Хорошій преподаватель, скажемъ, физики дастъ вамъ хорошій совъть во всемъ томъ, что касается частностей преподаванія; но, допустимъ, вы обратились къ нему съ вопросомъ: зачёмъ вообще заставлять вашего сына учиться физикъ, когда вы готовите его въ юристы, и онъ изъ физики получаетъ однъ только двойки (для родителей это часто самое убъдительное доказательство безполезности данной науки); воть на этоть вопросъ онъ, если онъ только педагогъ-исполнитель, ответить вамъ не сумбеть.

Итакъ, что же требуется для того, чтобы педагогъ-исполнитель сталъ педагогомъ въ полномъ смыслъ слова?

Требуется, прежде всего, гораздо болье широкое знание предмета, чыть то, какимъ обладаетъ педагогъ-исполнитель. Исполнитель имъетъ свою опредъленную рамку въ видъ программы; для педагога въ полномъ смыслъ никакихъ рамокъ быть не должно,—программа должна быть подвластна ему, а не онъ программъ. Повторяю, объ образовательномъ значени физики можетъ говорить и судить только тотъ, кто ее знаетъ самымъ основательнымъ образомъ, — и такъ далъе, для всъхъ предметовъ безъ исключенія.

Это разъ. А затъмъ, самое понятіе "образовательный" за-

ставляеть насъ прибавить къ самой наукв и объекть ея образовательнаго действія—человеческую душу. Итакъ, знаніе этой души необходимо для педагога въ полномъ смыслѣ, -- необходимо, другими словами, знаніе психологіи... Отвічу туть на возраженіе, которое мив не разъ приходилось слышать: "какимъ это образомъ «для педагога въ полномъ смыслъ?» А для педагога-исполнителя оно, стало-быть, не необходимо?" Нътъ. не необходимо. Педагогъ-исполнитель додженъ быть исиходогомъ, --- это такъ; но для того, чтобы быть исихологомъ, вовсе не требуется знать разницы между чувствомъ и ощущениемъ, между ассоціаціей и апперцепціей: всякій хорошій командирь— "слуга царю, отепъ солдатамъ" — бываетъ въ то же время и хорошимъ психологомъ, не имъя въ то же время понятія обо всей этой премудрости. Итакъ, не будемъ смѣшивать разнородныхъ вещей: для педагога-исполнителя — психологическая практика, для педагога въ полномъ смыслѣ-и практика и теорія.

Конечно, будь психологическая теорія такой же точной наукой, какъ физика, ею можно было бы и закончить свои требованіл: знаніе даннаго предмета, плюсь знаніе человьческой души и дали бы намъ самый точный отвътъ на вопросъ объ образовательномъ значеніи этого предмета. Но одни только знахари скрывають отъ себя и отъ другихъ, что психологія, какъ основание педагогии, находится еще только въ зачаточномъ видъ; конечно, и въ этомъ видъ она должна быть извъстна педагогу, но именно вслъдствіе ея неготоваго еще состоянія онъ будеть нуждаться въ дополненіи, въ коррективъ. Въ чемъ же будетъ заключаться этотъ коррективъ? Въ наблюденін — другими словами, въ изученіи той роли, которую данный предметь играль какь образовательный факторь въ теченіе уплаго ряда покольній. Именно цілаго ряда поколіній: одной только человъческой жизни недостаточно, чтобы исключить случайности и вывести законы психического воздёйствія данныхъ предметовъ образованія. Къ этому вопросу я еще намъренъ вернуться; для настоящаго разсужденія достаточно, полагаю я, и этихъ главныхъ и основныхъ линій.

#### VT.

А теперь можемъ подвести итоги. Если вамъ, по высшимъ вопросамъ школьной педагогики, будутъ предлагать совъты или высказывать мнънія, и вы захотите удостовъриться, знахарь ли передъ вами, или педагогь, — то вотъ вамъ върный рецептъ: освъдомившись, насколько это возможно, о достоинствахъ вашего совътчика какъ кандидата и какъ педагога-исполнителя, задайте ему... или, лучше, самимъ себъ относительно него три вопроса. Первый: знаетъ ли онъ предметъ, объ образовательномъ значени котораго онъ распространяется? Второй: имъетъ ли онъ понятіе о психологіи? И третій: знаетъ ли онъ исторію предмета, о которомъ идетъ рѣчь, какъ орудія воспитанія и вообще какъ фактора въ развитіи европейской культуры? Отвътомъ на эти три вопроса будетъ указана и педагогическая правоспособность даннаго лица.

Вполнъ сознаю неловкое—съ точки зрънія многихъ—положеніе, въ которое я поставиль себя этимъ результатомъ своей вступительной бесёды. Я вёдь и теперь разсуждаю о вопросахъ высшей педагогики и намъренъ еще разсуждать о нихъ въ дальнъйшемъ; выходитъ, такимъ образомъ, что я отвътиль въ благопріятномъ для себя смыслъ на вышепоставленные вопросы, а это, какъ будто, нескромно... Я, со своей стороны, полагаю, что если серьезный человъвъ требуетъ слова въ серьезномъ дълъ, то онъ всегда дълаетъ это въ сознаніи, что онъ обладаетъ соотвътственной квалификаціей; что же касается скромности, то не тотъ, на мой взглядъ, нескроменъ, кто много поработавъ надъ выяснениемъ извъстнаго вопроса и поставивъ строгія требованія къ самому себъ, считаеть его въ предёлахъ человеческого разуменія для себя выясненнымъ, а скорбе тоть, кто безь надлежащей полготовки выступаеть совбтчикомъ и ораторомъ, разсчитывая взять не доказательствами, а апломбомъ и глумленіями. А отъ перечисленныхъ требобованій ни іоты сбавить нельзя: они поставлены самимъ разумомъ. Какъ не можеть быть квадратомъ фигура, не обладающая четырьмя равными, пересъкающимися подъ прямымъ угломъ сторонами, такъ и не можетъ быть педагогомъ человъкъ, не удовлетворяющій этимъ требованіямъ.

А теперь можемъ приступить къ дълу—къ педагогическимъ иллюзіямъ, затемняющимъ здоровый, трезвый взглядъ на задачи и средства школьнаго воспитанія... Хотя, если читатель согласился съ тъмъ, о чемъ у насъ была ръчь до сихъ поръ, то одна изъ самыхъ распространенныхъ и зловредныхъ педагогическихъ иллюзій уже устранена — педагогическое знахарство. Но это—вопросъ личностей, а не фактовъ; переходя къ фактамъ, мы прежде всего, для расчищенія почвы, должны побороть принципіальную въ школьномъ дълъ иллюзію, —иллюзію о возможности и желательности легкой школы. Съ нея и начнемъ мы въ слъдующей бесъдъ.

\* \* \*

Впрочемъ, нѣтъ, этой бесѣды не будетъ; ея содержаніе вошло, поскольку это было нужно, въ составъ послѣдней изъ предшествующихъ этому экскурсу лекцій. Замѣню ее разсказомъ о возникновеніи и судьбѣ этой самой статьи, съ которой и начинается настоящій первый экскурсъ; не потому, разумѣется, что эта судьба, какъ таковая, могла разсчитывать на интересъ и участіе читающей публики, а потому, что она дастъ мнѣ возможность на типичномъ примѣрѣ показать этой публикѣ, какъ у насъ терроризирують и ее и тѣхъ, кто, не считаясь съ настроеніемъ и нервами "душевладѣльцевъ", желаеть довести до ея свѣдѣнія свои честныя, выработанныя и выстраданныя мысли и убѣжденія.

Это было въ 1901 г. Былъ основанъ новый журналъ (его имени и вообще именъ я называть не буду, такъ какъ не въ нихъ суть); редакторъ обратился между прочимъ и ко мнѣ, любезно предлагая мнѣ быть и сотрудникомъ журнала и редакторомъ отдѣла "классическихъ наукъ". Я охотно согласился, оговорившись, однако, что за массой занятій въ ближайшемъ будущемъ статьи объщать не могу; что касается редакторства, то тутъ я никакой оговорки не сдѣлалъ, такъ какъ особенно трудной работы спеціально по моему отдѣлу не предвидѣлось. На этомъ мы тогда и порѣшили.

Вскоръ затъмъ получаю отъ редактора письмо съ настоятельной просьбой доставить ему все-таки статью для перваго же нумера. Большого труда, полагалъ онъ, это мнъ стоить не будеть, такъ какъ матеріалъ для этой статьи и для ряда слёдующихъ уже готовъ: это-мои ръчи и доклады, прочитанные годъ назадъ въ Боголеповской коммиссіи по реформе средняго образованія и тогда же изданные на правахъ рукописи въ "Трудахъ" этой коммиссіи. Остается ихъ слегка переработать, снабдить вступленіемь—и рядъ журнальныхъ статей окажется налицо.—Просьба эта меня озадачила. Не работа меня пугала, нътъ; но въ этихъ ръчахъ и докладахъ я не безъ энергіи и пожалуй не безъ нѣкоторой рѣзкости выступалъ за-щитникомъ классической школы— не столько существовавшей тогда, сколько такой, какую я считалъ и желательной и возможной. Отъ этой точки зрвнія я отступиться не могь — совъсть не дозволяла; но имълъ ли я права навязывать ее журналу еще молодому, которому предстояло еще завоевать симпатіи читающей публики? Конечно, редакторъ долженъ быль знать, что онъ дълаеть, предлагая мнъ такую работу; все же я счелъ необходимымъ переговорить съ нимъ лично по затронутому имъ вопросу. Отправившись къ нему, я сказалъ ему, что моей первоначальной мыслью было напечатать въ его журналъ нъсколько безобидныхъ очерковъ изъ области античности (въ родъ тъхъ, которые я впослъдстви издаль въ моемъ сборникъ п. загл. "Изъ жизни идей"); что если онъ пожелаеть, чтобы я написаль для него рядь боевыхь статей въ защиту оклеветанной и поруганной классической школы, то я сочту своимъ долгомъ исполнить его желаніе, но что я прошу его подумать, не отразится ли это вредно на подпискъ. Онъ отвътилъ мнъ, что онъ объ этомъ уже думалъ, но что если бы даже мое опасеніе оправдалось — онъ не задумается принести эту жертву дълу, которому самъ глубово сочувствуетъ. Я разстался съ нимъ въ состояніи, близкомъ въ восторгу; для меня было ясно, что при указанныхъ условіяхъ исполненіе его желаній — для меня самый неотложный долгь. Задуманному ряду статей я ръшилъ дать заглавіе "Педагогическія иллюзіи"; придя домой, я тотчась принялся за составление первой изъ нихъ, вступительной (это-та самая, которая напечатана выше подъ приведеннымъ заглавіемъ). Окончивъ ее сравнительно быстро, я отправиль ее редактору заблаговременно съ просьбой не забыть прислать мнъ корректуру.

Проходять недёли; появляется первый нумерь журнала, за нимь—второй, далёе третій; моей статьи нёть да нёть. О ея судьб'в я, все-таки, не тревожился—она была вёдь "заказанная"—и рёшиль, что нашлись статьи поактуальн'ве, чему въ интересахъ журнала можно было только радоваться. Одно меня безпокоило — не была ли забыта моя просьба о корректур'в; посылаю поэтому редактору краткое и в'ёжливое напоминаніе на этоть счеть. Въ отв'ётъ получаю требуемую корректуру при письм'ё слёдующаго содержанія.

"Къ величайшему огорченію моему и членовъ реціи ".... " блестящая вступительная статья дакціи " . . . . . . Ваша по вопросу о средней школ' вызвала въ большинствъ членовъ редакціи, мнѣнію котораго я считаю себя нравственно обязаннымъ давать въсъ, серьезныя опасенія, которыя и Вы сами изволили предвидьть: русское общество настроено въ настоящій моменть черезчурь фанатично противъ прежней школы. Быть можетъ, оно еще выслушало бы сравнительно покойно Ваше компетентное слово въ защиту классицизма, но въ формъ строго научныхъ доводовъ, никого не задъвающихъ; блестящая полемическая форма, иногда укоризненная и сатирическая, направленная и противъ родителей и противъ всей интеллигенцій, а въ частности, печати — признанныхъ Вами "знахарями" — можетъ вызвать бурю. А это опасно для зарождающагося журнала: у него еще черезъ-чуръ слабы силы для подобной борьбы, если бы даже редакція и признавала ее полезной въ извъстныхъ предълахъ. И именно яркость и талантливость Вашего пріема является особенно возбуждающею опасеніе.

Въ виду всего вышеизложеннаго редакція горячо просить Васъ продолжать участіе въ ея журпалѣ въ вопросахъ Вашей науки, которые не наступають на больную мозоль русскаго общества, но она искренно сожалѣетъ, что вынуждена принести Вашу первую статью тому необходимому упроченію "position" журнала, безъ которой едва ли было бы возможно его дальнѣйшее прочное процвѣтаніе. При этомъ редакція глубоко вірить, что научная высота и слава, на которой Вы стоите, устраняють возможность съ Вашей стороны какихъ-либо настроеній или чувствъ, неблагопріятныхъ для нашего нарождающагося дітища, къ которому она просить Васъ сохранить то же доброе симпатичное отношеніе, съ котораго Вы начали.

Редакція почитаетъ нравственнымъ долгомъ предоставить въ Ваше распоряженіе въ первый платежный срокъ (...) гонораръ за трудъ, потраченный на Вашу столь талантливо составленную статью <sup>1</sup>).

Съ чувствомъ и т. д. отъ имени редакціи

Чувства, вызванныя во мяв этимъ письмомъ, были довольно сложнаго и смѣшаннаго характера. Прежде всего для меня было ясно, что выставленные противъ моей статьи пункты совершенно несостоятельны. Сатира, буде таковая у меня была, какъ исконное явление въ русской литературъ, опалъ не подлежить; не задъваль я ни родителей, какъ таковыхъ, ни тъмъ паче интеллигенціи, ни даже печати, а только тъхъ ея недобросовъстныхъ дъятелей, которые судять о педагогическихъ вопросахъ, не имъя на то никакой квалификаціи; о классицизмъ я не обмолвился ни полъ-словомъ, такъ что опасенія редакціи могли быть вызваны не моей статьей, а только сообщеніями редактора объ ея предполагавшемся продолженіи.— Со всёмъ тёмъ я сразу поняль, что статья была задушена тымь же желызнымь кольцомь публицистического террора, вы существованіи и крупости котораго я и раньше имуль случай убъдиться; мнъ думалось, однако, что редакторъ былъ обязанъ отстоять ее, зная, что я написаль ее по его настоянію и вопреки собственному первоначальному намеренію. Наконець, не могь я не найти страннымъ, что "редакція" ръшаеть безповоротно участь моей статьи даже не пріобщивъ меня къ своимъ совъщаніямъ, хотя я и самъ состоялъ "редакторомъ

<sup>1)</sup> Таковой быль мит действительно прислань; само собою разумфется, что я отъ него отказался. Должень, кромф того, замфтить, что преувеличенно хвалебные эпитеты, которыми редакторы здфсь награждаеть мой непритязательный очеркь, были имъ взяты назадъ въ поздифишемъ письмф.

отдъла" и быль именуемъ таковымъ во всъхъ объявленіяхъ. Въ виду всего этого я имълъ полное право обидъться; и если я тъмъ не менъе сохранилъ благодушное настроеніе, то причиной этому была не столько густая позолота поднесенной мнъ пилюли, сколько слъдующее соображение. Раздражительность нашего брата литератора еще со временъ Горація пользуется дурной славой (genus irritabile vatum); въ пику ей я всегда дорожилъ славой человъка необидчиваго и немелочного. Итакъ я решиль побороть все горькія чувства, какъ ни было грустно разстаться съ героическимъ образомъ редактора-Катона; "педагогическія иллюзін" я вмість съ этой литературной заперъ въ конторку, и тотчасъ, чтобы засвидътельствовать свое миролюбіе, сталь готовить для журнала новую, уже совершенно не мозольную статью. Дело въ томъ, что по хронологическимъ разсчетамъ одному изъ нумеровъ предстояло выйти какъ разъ въ сочельникъ Рождества; зная объ этомъ, я сталь составлять для него научно-популярный рождественскій очеркъ п. загл. "Золотой въкъ".

Но увы! мое миролюбивое настроеніе было быстро нарушено. Появился четвертый нумеръ журнала; и вотъ въ числъ его статей я, едва въря своимъ глазамъ, нашелъ одну, посвященную вопросу о классической школь и содержавшую самыя вульгарныя, нельпыя и беззубыя нападки на нее. Съ первыхъ же словъ защитники классической школы были отожествлены съ "реакціонерами"; столь же остроумны были и дальнъйшіе доводы, самымъ въскимъ изъ которыхъ было проведенное съ большимъ апломбомъ доказательство, что въ той хваленой античности далеко не все обстояло такъ благополучно, какъ намъ, будто бы, говорятъ. И въ довершение доблести, авторъ статьи скрылъ свое имя, спрятавшись подъ маской псевдонимности. Воть, значить, ради кого и ради чего редакція сочла нужнымъ пожертвовать моей статьей, -- статьей, если и не "блестящей", то все же честно подписанной честнымъ именемъ ел автора! Правда, передъ глазами виталъ достойный сожальнія образъ редактора, безпощадно затравленнаго своей неумолимой редакціей: мало того, что его заставили забраковать имъ же заказанную серію статей; — чтобъ испить до дна чашу униженія, онъ долженъ быль, во искупленіе своей ереси, принять и напечатать статью и очевидно нелѣпую, и противорѣчившую его собственнымъ убѣжденіямъ. Вотъ что осталось отъ прежняго Катона!

Но, конечно, на мой образъ дъйствій эти чувства жалости не должны были имъть никакого вліянія, Напечатаніе статьи, какова бы она ни была, было грубымъ нарушениемъ моихъ правъ, какъ редактора соотвътственнаго отдъла; да если бы я и ръшилъ пренебречь этимъ-не могъ же я отнестись безучастно къ тому, что отвътственнымъ за нее въ глазахъ читающей публики являлся я. Единственнымъ отвътомъ могъ быть мой немедленный выходъ изъ состава редакціи и сотрудниковъ. "Золотой въкъ" быль положень въ конторку покоиться вивств съ прочими "иллюзіями"—я напечаталь его годомъ позже въ "Въстникъ Самообразованія" и недавно переиздалъ въ своемъ сборникъ; — редактору же я написалъ письмо съ заявленіемъ о своемъ выходъ. Копіи съ того письма я не сохранилъ; помню только, что я, со ссылкою на стоящую въ левизъ настоящей статьи эпиграмму Вл. Соловьева, выразилъ ему свое собользнование по поводу незавидной роли, которую онъ игралъ въ своемъ собственномъ журналъ.

\* \* \*

Къ чему, однако, разсказываю я все это? Ужъ конечно не изъ чувства уязвленнаго самолюбія и не изъ мстительности: съ тёхъ поръ столько воды утекло, что самая чувствительная и болёзненная нервная система успъла бы успокоиться. Равнымъ образомъ и не потому, чтобы я считалъ одиссею одной изъ своихъ заурядныхъ статей особенно важной для публики; да хранитъ меня Господь отъ такой самовлюбленности. Нѣтъ; басня сама по себъ нимало не интересна, интересна только ея мораль.

Ея мораль—это то, что я назваль выше желёзнымь кольцомъ террора; въ данномъ случав оно олицетворено въ "редакціи": "редакція" требуетъ предъ свой судъ и меня въ лицв моей статьи, какъ ересіарха, и редактора за преступное пстворствованіе ереси; приговоръ— еретика безусловно отлучить, его же приспъшнику дать время и нумеръ журнала на публичное отреченіе и покаяніе (amende honorable, какъ это нъкогда называлось технически) передъ идоломъ общественнаго мнѣнія. Грозно, неправда ли? Но да не подумаетъ читатель, тѣмъ не менѣе, что эта редакція состояла изъ какихъ-нибудь Торкемадъ или Робеспьеровъ. Ничуть не бывало; ея членовъ я отчасти зналъ, о другихъ имѣлъ достаточное представленіе. Робеспьера они могли напоминать развѣ только своимъ полнымъ и безусловнымъ несходствомъ, въ силу ассоціаціи идей по контрасту: это были люди науки, скромные, добродушные, даже робкіе... Такъ гдѣ же терроръ? спросятъ. Въ самомъ дѣлѣ, редакторъ—человѣкъ несомнѣнно доброжелательный и во всякомъ случаѣ порядочный, нѣкогда Катонъ, теперь скорѣе Раймундъ Тулузскій; члены редакціи—тоже люди ничуть не свирѣпые, а "скромные, добродушные, даже робкіе". Гдѣ же терроръ?—А въ этомъ самомъ: въ этой робости.

Это, дъйствительно, факть очень интересный для психологіи общественнаго мнънія. Теперь въдь достаточно дознано, что и въ томъ пресловутомъ "комитетъ общественнаго спасенія" большинство составляли вовсе не кровопійцы, а люди, дрожавшіе за собственную шкуру; они прекрасно знали, что если они сегодня не отправять на гильотину сотни невинныхъ людей—то ихъ отправятъ туда самихъ, заподозривъ ихъ съ "модерантизмъ"... "Отправятъ"—кто? Люди такіе же робкіе, какъ и они сами, и по тъмъ же побужденіямъ. Терроръ никогда не исходитъ отъ людей; онъ виситъ надъ ними, точно кошмаръ, дълая своими орудіями именно наиболъе робкихъ и слабовольныхъ. И вотъ почему онъ нигдъ не бываетъ столь страшенъ и опасенъ, какъ среди народа мягкаго и впечатлительнаго, "съ чувствами выше и съ волею ниже средняго уровня европейскаго человъчества...

Съ этимъ, читатель, вы теперь, надъюсь, согласитесь.

— "Но позвольте: нашли что съ чѣмъ сравнивать! Комитеть общественнаго спасенія—и ваша почтенная редакція; отправленіе на гильотину сотни людей—и отправленіе въ конторку забракованной статьи!".

Знаю и чувствую; но сравненіе не есть приравненіе, какъ подобіе не есть равенство; я им'єю право сравнивать очень малое съ очень большимъ, если я наблюдаю въ нихъ одинаковыя конфигураціи, вызванныя д'єйствіемъ одн'єхъ и т'єхъ же

силь. Здёсь для меня важно установленіе факта, что наличность террора нимало не доказываеть наличности соотвётственныхь убёжденій ни у совокупности, ни у большинства, ни даже у сколько нибудь значительнаго меньшинства тёхъ, устами которыхъ онъ говорить, руками которыхъ онъ поражаеть. Повторяю, терроръ есть кошмаръ; стоить какому-нибудь сильному человёку, или какому-нибудь событію его разсёять—и вчерашніе террористы становятся энтузіастами и рукоплещуть тёмъ, кого они вчера отправляли на гильотину. Одни и тё же люди до девятаго Термидора шли за Робеспьеромъ, а послё него за Талліеномъ—объ этомъ забывать не слёдуеть.

Оставимъ, однако, храмъ исторіи и вернемся въ свою обывательскую квартиру.

— "Какъ? неужто вся мораль туть?"

Нътъ, не вся; но для ея дополненія нужна новая басня, и, слъдовательно, новый экскурсъ.

16 янв. 1905.

# ЭКСКУРСЪ ВТОРОЙ.

### Левая шикаеть.

'Ασυνέτημι τὰν ἀνέμων στάσιν. τὸ μὲν γὰρ ἔνθεν χῦμα χυλίνδεται, τὸ δ'ἔνθεν. ἄμμες δ'ἀν τὸ μέσσον νᾶι φορήμεθα σὺν μελαίνα...

Алкей.

"Литературный переводъ": .

Безсмысленна распря разгульных в втровъ! То слъва шальная нагрянетъ волна, То справа; а мы серединной тропой Безстрашно несемся на върной ладьъ...

I.

Моя внига "Древній міръ и мы" въ отдѣльномъ изданіи врасовалась приблизительно годъ въ витринахъ книжныхъ магазиновъ, пока не разошлась. Въ теченіе этого года о ней много говорилось — я это знаю, отголоски этихъ разговоровъ порой до меня доходили, хотя, разумѣется, въ совершенно случайной выборкѣ. Не мало также о ней писалось: я самъ получилъ изрядное количество писемъ отъ незнакомыхъ мнѣ лицъ, за которыя приношу здѣсь мою сердечную благодарность ихъ авторамъ—отвѣчать на всѣ я, къ сожалѣнію, за массою другихъ занятій не могъ. Но зато печаталось о ней крайне мало—и притомъ вовсе не потому, чтобы она ускользнула отъ вниманія критики, или не возбудила ея

интереса. Вовсе нътъ: мнъ извъстенъ цълый рядъ случаевъ, когда рецензіи сотрудниковъ, даже наилучше "аккредитованныхъ" при своихъ редакціяхъ, были имъ возвращаемы—иногда подъ предлогомъ, что война отвлекла интересъ публики отъ такого рода вопросовъ.

Разумбется, для человбка, мало-мальски знакомаго съ закулисной стороной фабрикаціи "общественнаго мнінія", туть ничего неожиданнаго не было. Всякій "уважающій себя" журналъ имъетъ свое "направленіе", которое и проводить со свойственной всемь направленцамь прямодинейностью. Такихъ направленій и соотв'єтствующихъ имъ направленскихъ трафаретовъ существуетъ у насъ около полудюжины; выходить новая книга — къ ней примъряются имъющіеся трафареты для обнаруженія ся направленія, а разъ направленіе обнаружено вопросъ о томъ, хвалить ли ее или ругать, ръщается самъ собою... Я не утверждаю, разумъется, чтобы всъ такъ поступали, но это во всякомъ случав обычный пріемъ. Такъ вотъ по отношенію къ моей книгь онъ оказался совершенно непримънимымъ: изъ одного трафарета она однимъ угломъ вылъзаетъ, изъ другого-другимъ: совершенно неясно, куда пристроить ея автора. Посмотришь съ одного бока-какъ будто нашъ; посмотришь съ другого — совсвиъ не нашъ; не знаешь, что и лълать-хвалить или ругать. По тридцатильтней традиціи принято было друзей "классической системы" упаковывать въ ящикъ, назначенный для "реакціонеровъ": это было такъ удобно и неголоволомно. А этотъ, туда не лъветъ: законъ подбора, судъ присяжныхъ, притча о прогрессъ-помилуй Богъ, реакціонеры прикажуть святить свой ящикъ, если этакую\_ересь къ нимъ сунуть. Правда, некоторые журналы решили держаться мудраго правила: если не знаешь, хвалить или ругать, то безопаснъе ругать-не за что иное, такъ за неясность направленія, за то, что поставиль честныхъ, прямолинейныхъ людей въ глупое положение. Въ самомъ дѣлѣ, не возмутительно ли? Кажется, мы свое дело сделали: напроили и нашили для васъ ливрей всёхъ цвётовъ радуги. Надёвай любую, по своему вкусу; что можеть быть проще? Надъль-и цълая система убъжденій есть. Иной ихъ въ теченіе всей жизни вырабатываеть, одно изъ другого выводя, одно къ другому прилаживая,—а тебѣ всего и работы, что правую да лѣвую руку вдѣть. Надѣль—и въ люди показаться можно. И тебѣ легче и намъ удобнѣе: сейчасъ видишь, съ кѣмъ имѣешь дѣло, хвалить тебя или ругать. — Такъ нѣтъ же: не хочетъ человѣкъ ливреи, хочетъ въ своемъ костюмѣ щеголять. Да кто же тебя послѣ этого разбереть, кто ты... и чей ты?

Разсужденіе вполн'в уб'вдительное: и требованія и досада, и взысканіе, съ точки зр'внія "слишкомъ многихъ", бол'ве ч'вмъ понятны. Понятны, да, но и мало интересны. Если я, еще не раскрывъ журнала, знаю, какова будетъ напечатанная въ немъ на меня рецензія—знаю потому, что и самъ рецензентъ, еще не раскрывъ моей книги, зналъ, какъ онъ ее напишетъ—то она особаго интереса для меня не представитъ. Оставляю поэтому безъ отв'та и даже упоминанія вс'в рецензіи этого рода; ихъ авторы при всемъ томъ люди почтенные, и я усердно прошу ихъ не помнить зла на меня за т'в нел'впости, на которыя ихъ вдохновила моя книга.

Но на одну мнъ все-таки хотълось бы отвътить.

### Π.

Слышу возраженія: къ чему? Кому это нужно? Рецензія появилась болье года тому назадь и теперь всьми забыта, включая, выроятно, и самого ея автора. Да и независимо оть этого: отвычають на рецензію люди либо обидчивые, либо чувствующіе, что она можеть имъ повредить; благоразумно ли сопричислять себя къ лицамъ одной изъ этихъ двухъ категорій?

Именно потому и отвъчаю, что этого сопричисленія не боюсь. Что рецензія моей книгъ не повредила, доказывается тъмъ, что она выходитъ новымъ изданіемъ. Что я необидчивъ, доказываютъ всѣ пасквили, направленные противъ меня за послъднія 20 лътъ—пасквили, исправно оставленные мною безъ отвъта. Изъ нихъ самый массивный—и по объему и по ругательной энергіи—пасквиль въ 112 страницъ убористаго шрифта, напечатанный въ "запискахъ Юрьевскаго Университета" (1896 № 4; имени автора я не называю, такъ какъ оно никому ничего не говоритъ). Полагаю, что всякій, кто прочтеть хоть двъ

страницы этой книги,—именно книги—выдаеть мнѣ свидѣтельство въ прямо таки рѣдкостной невозмутимости.

Теперь же я отвъчаю потому, что авторъ той рецензіи—одинъ изъ талантливъйшихъ нашихъ публицистовъ; споръ между нимъ и мной сводится отчасти въ спору между публицистивой и наукой, что я и намъренъ надлежащимъ образомъ освътить въ заключительной части этого экскурса. Полагаю, что это—тема общеинтересная. Затъмъ: именно какъ хорошій публицисть, онъ ловко выдвинудъ такія соображенія, которыя убъдительны для обыкновеннаго, неподготовленнаго читателя—которыя, поэтому, и теперь, при второмъ изданіи книги, могутъ возникнуть въ его умъ; воть почему моя полемика, дополняя и защищая матеріалъ "лекцій", будетъ органическимъ и умъстнымъ прибавленіемъ къ нимъ. Съ этой стороны, такимъ образомъ, даже хорошо, что я отвъчаю только теперь, а не тогда, непосредственно послъ появленія рецензіи.

Все же я не хочу кривить душой и увърять читателя, будто я именно по этой причинъ отложилъ свой отвътъ на полтора года; нътъ, виной тутъ было не мое разумное ръшеніе, а "независящія обстоятельства". Мой противникъ-одинъ изъ редакторовъ журнала, напечатавшаго редензію; онъ напалъ на меня изъ собственнаго дома, какъ домовладълецъ. Я — не домовладълецъ, а квартирантъ; ну, а въ частной квартиръ вести бой неудобно-домохозяинъ можетъ запротестовать, особенно если онъ самому бою не сочувствуеть (ср. первый экскурсь). Что дълать; таковы условія борьбы, которую я веду, и одна изъ ея прелестей. Паки говорю вамъ: надъньте ливрею! Будетъ у васъ ливрея — сами будете знать, куда вамъ обратиться на случай напасти; двери замка Капулетовъ настежь открыты для всъхъ, кто носить капулетовскую ливрею; входите смъло, становитесь въ бойницъ и храбро стръляйте въ своихъ супостатовъ, коли умъете стрълять. А нъть ливреи сами на себя пеняйте, если васъ будутъ колотить и Монтекки, и Капулеты на улицахъ города; таковы условія жизни и жизненной борьбы "въ Веронъ древней и прекрасной".

Я, однако, и этотъ разъ ливреи не надълъ, а териъливо ждалъ, пока не выстроилъ собственнаго дома; и пусть этотъ домъ— "хата зъ лободы" въ сравненіи съ журнальной кръпостью

моего противника—зато онъ мой и я могу изъ него щелкать въ свое удовольствіе, не испрашивая ничьего разрѣшенія и не опасаясь ничьего протеста.

Рецензія, которую я им'єю въ виду, появилась въ ноябрьской книжкі журнала "Міръ Божій" за 1903 г. и подписана буквами А. Б. Такъ какъ всёмъ читателямъ журнала изв'єстно, что это иниціалы А. И. Богдановича, то я, полагаю, не совершаю никакой нескромности, навывая его—его именемъ.

### Ш.

Авторг извъстенг какт строий, не идущій ни на какіе компромиссы, сторонник классической школы—сь этихъ словъ начинаеть г. Богдановичь свою характеристику моей книги. Сказано въско; откуда, однако, и какъ могъ я пріобръсть эту столь внушительную извъстность? Своимъ университетскимъ слушателямъ я извъстенъ, надъюсь, своими лекціями, въ которыхъ мнъ, однако, ни о какихъ компромиссахъ говорить не приходится. Остальной публикъ я, можетъ быть, извъстенъ своими статьями — но и онъ не давали рецензенту нивакого матеріала для его утвержденія. Самое естественное было, кажется, заглянуть въ мою книгу, благо именно въ ней и говорится подробно о классической школь; но туть-то мы и наблюдаемъ интересное явленіе. Діло въ томъ, что другой критикъ моей вниги, г. Энгельгардтъ въ "Новомъ Времени" (1904 г. 23 ноября) вывель изъ нея заключение прямо противоположное заключенію г. Богдановича: практическій вывода его (т.-е. мой) очень скроменг: "Вовсе не нужно, говорить онь, чтобы вст члены даннаго общества прошли черезъ горнило классическаго воспитанія. Нужно, чтобы вт каждомт обществть быль извъстный проценть людей съ классическимь образованиемь, а среди нихъ опять сравнительно небольшая кучка людей, посвятивших свою жизнь изученію античности". Кучка! извъстный проценти! Вы видите, что pia desideria профессора весьма умпренны. Положимъ г. Богдановичъ и г. Энгельгардтъ привыкли видеть вещи въ "супротивномъ свете", какъ говорили астрологи, но въдь здъсь ръчь идеть не объ освъщении,

а о голыхъ, объективныхъ фактахъ. Г. Энгельгардтъ добросовъстно ссылается на подлинныя слова критикуемой книги (ср. выше стр. 120); г. Богдановичъ голословно сочиняетъ отъ себя—само собою разумъется, что правъ первый, и я ничего не имъю прибавить къ его совершенно правильному и объективному выводу. Само собой разумъется также, что и г. Б. сочиняетъ не зря, а въ угоду публицистической тенденціи своей рецензіи; но объ этомъ у насъ ръчь впереди.

Послѣ такой характеристики моей личности рецензентъ передаетъ "въ самыхъ общихъ чертахъ положенія" моей книги. Т.-е. это онъ говоритъ, что передаетъ ихъ; на самомъ же дѣлѣ онъ выбираетъ свои пункты такъ произвольно и такъ окрашиваетъ ихъ въ свой собственный колоритъ, что всякій ученикъ, который бы такъ передалъ содержаніе прочитаннаго произведенія, получилъ бы отъ учителя... когда-то единицу, но и теперь врядъ ли больше тройки. Гдѣ у меня сказано, напримѣръ, что вню античности нютъ научной работы? Но разумѣется, г. Б. знаетъ, что говоритъ, и грѣшитъ чѣмъ угодно, но только не ученической наивностью; а впрочемъ, и объ этомъ рѣчь впереди.

Всѣ эти публицистическія вольности имѣли цѣлью внушить читателю рецензіи, что онь въ лицѣ меня имѣеть дѣло съ человѣкомъ "увлекающимся". Считая это внушеніе успѣшнымъ, критикъ тутъ же читаетъ нотацію и мнѣ: когда импешь дъло съ неподготовленной аудиторіей, не слюдовало бы допускать никоторыхъ болье чъмъ странныхъ, можно сказать потерическихъ" преувеличеній. Гомерическая поэтика меня интересуетъ давно и изслѣдована мною, какъ полагаютъ спеціалисты, не безрезультатно; все же особыхъ "гомерическихъ преувеличеній" мнѣ примѣчать не приходилось, и я склоненъ поставить ихъ на одну доску съ прочими открытіями г-на Б. въ области античности, о которыхъ скажу ниже. Самый характеръ нотаціи таковъ, что, судя по ней одной, можно бы было принять г-на Б. за окружного инспектора. Но въ чемъ же состоятъ эти мои гомерическія преувеличенія?

Объ этомъ следуютъ пункты.

### IV.

Эти пункты я считаю полезнымъ разобрать. Безплодной полемики и обыкновенной журнальной грызни я и самъ не люблю и отягчать ею свою книгу не намъренъ; и конечно не для того возражаю я г ну Б., чтобы убъдить его или уронить его авторитетъ передъ читателями—первое невозможно, второе ненужно, — а потому, что эти возраженія даютъ мнѣ возможность развить тѣ положенія моей книги, которыя показались наиболѣе шаткими ему — а слъдовательно, могутъ показаться таковыми и другимъ.

Первое изъ этихъ возраженій направлено противъ краткаго очерка развитія классическаго образованія на стр. 11 сл., гдв главные фазисы тысячельтней эволюціи разсказаны на двухъ страницахъ; понятно, что при такой сжатой передачъ историческаго процесса, касающагося вводнаго, а не основного пункта моихъ лекцій, я не могъ тратить времени на иллюстраціи и даль этимъ г-ну Б. благодарное поле для его глу-мленій. Прошу прочесть мои слова (стр. 11): "прежде всего, еще въ ранній періодъ среднихъ въковъ кажущейся цълью классическаго образованія было усвоеніе Священнаго Писанія и литургіи и т. д. Конечно, для этого быль другой способь, болъе простой и удобный — переводъ всего этого на родной языкъ: такъ поступили народы христіанскаго востока, и послъдствіемъ было то, что они остались въ сторонъ отъ культурнаго движенія. Затъмъ во вторую половину средневъковья" и т. д. Въ этой самоочевидной истинъ г-нъ Б. видить насмъшку надъ наивностью юных слушателей. Неужели, восклицаеть онъ, восточные славяне отстали от Запада потому, что Кирилл и Меводій перевели Священное Писаніе на славянскій языку? Значить, въ глазахъ поклонника античности турки и татары—ничто въ сравненіи съ этимъ переводомь? Нѣть; но поклонникъ античности не настолько наивенъ въ области исторіи новыхъ народовъ, чтобы относить турецкій и татарскій погромы къ раннему средневъковью. Это мой отвътъ г-ну Б. за его неумъстное умничанье и щеголяніе своей дешевенькой эрудиціей. Моимъ же читателямъ имъю по этому пункту сказать слудующее:

Я не стану здёсь разсуждать о томъ, быль ли переводъ Священнаго Писанія славянскими первоучителями по совокупности данныхъ желательнымъ или нежелательнымъ событіемъ; вопросъ этоть имбеть свою религіозную, имбеть свою національную сторону, и по этимъ двумъ я своего мивнія здёсь высказывать не намъренъ; насъ здъсь интересуеть только одна сторона вопроса-вліяніе этого перевода, и притомъ косвенное, на умственную культуру славянскихъ народовъ, спеціально русскаго, понимая притомъ эту умственную культуру въ свътскомъ, а не въ духовномъ значени слова... Я былъ бы очень благодаренъ читателю, если бы онъ соблаговолилъ еще разъ прочесть последнюю фразу и запомнить всё заключающися въ ней оговорки... Итакъ, продолжаю. На Западъ необходимость изученія Писанія и литургіи повела къ необходимости изучать латинскій языкь, т.-е. къ классическому образованію; а разъ овладъвъ этимъ языкомъ, интеллигентъ—не забудемъ, что средневъковой интеллигенціей быль клирь обладаль ключемъ, который могь открыть ему, и дъйствительно открылъ, всю сокровищницу античной науки, имъвшейся на латинскомъ языкъ. Благодаря этому ключу, семь энциклопедическихъ наукъ стали достояніемъ всей духовной интеллигенціи; болье способные двигались дальше, изучали на Ливіи и Светоніи-исторію, на латинскомъ Аристотелъ (Боэтія) — философію, на Плиніи Старшемъ-естествовъдъніе, на Цельсъ-медицину, и т. д. Независимо отъ этого латинская поэзія—Вергилій, Овидій—оросила ниву родной поэзіи западныхъ народовъ, давая пъвцамъ и образцы для усвоенія поэтической техники, и матеріаль для частичнаго или полнаго заимствованія; результатомъ явилась средневъковая поэзія западныхъ народовъ, представляющая собой въ извъстномъ родъ совершенство. Все это можетъ быть прослъжено по отдельнымъ фазисамъ развитія. Повторяю: латинскій языкъ, ставшій обязательнымъ какъ языкъ церкви, открылъ западной интеллигенціи и античную науку и античную поэзію и этимъ положилъ начало возникновению западноевропейской науки и поэзіи.—Что это, мое "увлеченіе"? "гомерическое" преувеличение? Или же-краткій перечень фактовъ, извъстныхъ всвиъ, кто хотъ сколько-нибудь интересовался исторіею умственной культуры Запада? — А теперь перейдемъ къ намъ.

Представимъ себъ на минуту, что нъчто аналогичное произошло бы у насъ; что и у насъ церковнымъ языкомъ былъ бы одинъ изъ античныхъ, — т.-е., согласно направленію, данному русской религіозной жизни политикой князя Владиміра, греческій. Быть можеть, это было бы въ другихъ отношеніяхъ очень дурно-напомню свою оговорку; но мы имбемъ въ виду исключительно умственную сторону дела. Изученіе греческаго языка дълается обязательнымъ для русскаго духовенства; въ библіотеки русскихъ монастырей поступають уже не слабыя латинскія передълки Платона и Аристотеля, а подлинный Платонъ и подлинный Аристотель; не Цельсь, а Гиппократь и Галенъ; не Плиній, а ботаникъ Өеофрастъ и тотъ же Аристотель, вавъ зоологь; не Вергилій съ Овидіемъ, а Гомеръ и Еврипидь; не отраженія и подражанія, однимъ словомъ, а источники и подлинники. Неужели мы такъ лишены комбинаціонной способности, что не можемъ даже представить себъ, хотя бы въ видъ предположенія, того дъйствія, которое это знавомство произвело бы на пытливую душу молодого, сильнаго и смълаго народа? — Но, разумъется, ничего подобнаго не случилось; греческій языкь не только не сталь обязательнымъ-на него даже смотръли косо: у васъ есть Писаніе, литургія, житія на славянскомъ языкъ-чего же вамъ больше? Да, конечно. Но позвольте поставить вопросъ: какую сокровищницу науки или поэзіи открыль русской интеллигенціи (ими тому, что было ея суррогатомъ) церковно-славянскій языкъ? А если вы на этоть вопрось должны отвётить: никакой, ровно никакой, — то по какому праву оспариваете вы мое положеніе, что именно всл'єдствіе этого славянскаго перевода, заслонившаго греческіе подлинники и сдълавшаго ненужнымъ изученіе греческаго языка, народы христіанскаго Востока остались въ сторонъ отъ развитія общеевропейской культуры, задолго до турецкаго и татарскаго погрома?

V.

Второе возражение параллельно первому; оно направлено противь одной фразы на стр. 8 "... что и въ настоящее время культурная сила народа тъмъ значительнъе, чъмъ серьез-

нъе въ немъ поставлено классическое образование, между тъмъ какъ народы, лишенные его вовсе (напр. испанцы), не играють никакой роли въ мір'в идей, несмотря на свою численность и славу своего прошлаго". Мой критикъ спрашиваетъ: стало быть, испанцы отстали въ культуръ не потому, что инквизиція и абсолютизмъ задержали рость этого народа? — п, комбинируя это возражение съ вышеприведеннымъ, игриво продолжаеть: почтенному профессору остается для послъдовательности прибавить, что нашествія турокь и татарь не было бы, если бы не было перевода Писанія, а въ Испаніи не было бы ни инквизиціи ни абсолютизма, если бы своевременно была введена классическая школа... Нъть, послъдняго я ни для какой последовательности не прибавлю, такъ какъ знаю, что и въ эпоху Возрожденія, и позже въ Испаніи была очень серьезная классическая школа, и что испанскій гуманисть Вивесь (16 в.) быль общеевропейскимь законодателемь педагогики. На первую шалость позволю себъ ничего не отвътить и, поздравляя моего критива съ его веселымъ настроеніемъ, сообщить ему нъчто о немъ самомъ-для него, можеть быть, и не новое... а впрочемъ, почемъ мнъ знать.

Дело въ томъ, что всякое явленіе въ культурной исторіи народовъ происходитъ по закону параллелограмма силъ, представляя изъ себя "равнодъйствующую" изъ опредъленнаго... нътъ. върнъе, неопредъленнаго и неопредълимаго числа "составляющихъ ". Мы, историки культуры, стараемся установить хоть главныя изъ нихъ; мы считаемъ свою задачу ръшенной, когда намъ удалось доказать, что и направленіе, и сила культурной равнодъйствующей вполнъ объясняется направленіемъ и силой обнаруженныхъ нами составляющихъ. понимая подъ послъдними какъ способствующіе окончательному направленію, такъ и отклоняющіе и задерживающіе элементы. При этомъ пониманіи задачи она, конечно, представляется довольно сложною: не угодно ли имъть въ виду каждый разъ цёлую систему составляющихь, опредёлять ихъ направленіе, взвъщивать ихъ силу... Что дълать, наука вообще дъло не легкое.

Совершенно въ иномъ свътъ видить свою задачу публицистика... правда, я ея сопоставление съ наукой приберегъ

для заплючительной характеристики, но, пожалуй, будеть умъстно, разъ представился случай, обосновать уже здъсь одинъ результать этого сопоставленія, чтобы имь потомъ воспользоваться какъ готовымъ матеріаломъ. Всякому ремеслу свойственъ—либо какъ причина, либо какъ слъдствіе — особый складъ ума, особые пріемы мышленія и выраженія; Дидро называеть это idiotisme du métier. Публицистикъ свойственъ симплизмъ; въ немъ заключается ея особый, специфическій "идіотизмъ". Этотъ симплизмъ, въ которомъ она себъ отчета не отдаетъ, -- такой отчеть быль бы сугубо "антисимплистичень" —имъеть своимъ главнымъ требованіемъ сведеніе множества къ единицъ во всъхъ случаяхъ, гдъ это только возможно; одно изъ его главныхъ правилъ гласитъ: "всякое следствіе имееть только одну причину, всякая причина имбеть только одно следствіе"; законъ параллелограмма силъ замененъ закономъ прямолинейности. Спъшу оговориться: я этимъ не хочу сказать, чтобы всякій публицисть везді и всегда мыслиль симплистически, это было бы симплизмомъ съ моей стороны; я говорю только, что законъ симплизма-одна изъ главныхъ составляющихъ, да пожалуй, главная, среди законовъ его мышленія; что предрасположение къ симплистическому мышлению сказывается всегда съ большей или меньшей силой въ зависимости отъ наличности или отсутствія задерживающихъ элементовъ. Скажу болье: публицисть тымь талантливые, чымь сильные вы немь. развить симплизмъ; психологическое обоснование этого факта откладываю до заключительной характеристики. — Теперь перехожу къ г. Б. и тъмъ его возражениямъ, которыя дали поводъ къ этому моему разсужденію.

Въ самомъ дѣлѣ, прошу читателя еще разъ взглянуть на эти возраженія; не правда ли, съ какой яркостью въ нихъ сказывается законъ симплизма! Я усматриваю въ славянскомъ переводѣ Писанія причину культурной отсталости восточныхъ славянъ; значитъ, отвѣчаетъ мнѣ г. Б., турки и татары—ничто? Я называю отсутствіе классической школы причиной чизкаго уровня нынѣшней испанской науки— значитъ, не инквизиція и абсолютизмъ задержали рость этого народа? Вездѣ предполагается симплистическое правило "всякое слѣдствіе имѣетъ только одну причину"; кто видитъ въ славян-

скомъ переводъ Писанія причину отсталости восточныхъ славянь, тотъ этимъ самымъ отрицаетъ вредное вліяніе татарскаго погрома и т. д.

"А вы сами", — спросять меня, — "этимъ симплизмомъ не гръщите?" Помилуйте, гдъ же? Гдъ у меня сказано, что славянскій переводь единственная причина отсталости славянь, или что отсутствіе классической школы — единственная отсталости испанцевъ? Да и на что мив эта причина исключительность? Я вижу въ античности одну изъ составляющихъ въ культурномъ параллелограммъ, притомъ такую, которая всегда благотворно отзывается на направленіи равнодъйствующей; это я стараюсь доказать, и этого вполнъ достаточно для того вывода, который я на стр. 5 формулирую въ словахъ: "берегите классическое образование пуще зъницы ока!" Но, спросять, почему же не говорю я о другихъ составляющихъ? Да просто потому, что это не входить въ мою задачу. Я вовсе не задался цёлью обнаружить всё составляющія современной культуры, а только выяснить роль, которую въ ней играеть античность, въ качествъ одной изъ нихъ; повърьте, что и этобыло достаточно трудной и едва посильной задачей.

А впрочемъ, — сколько бы я ни сдѣлалъ оговорокъ, они г-ну Б. все-таки бы не помогли. Онъ просто бы ихъ проглядѣлъ. Таковъ уже складъ его ума; при своемъ чисто прямолинейномъ мышленіи онъ прямо-таки неспособенъ обнять параллелограммъ силъ въ области умственности, точно такъ же какъ существа одного измѣренія (буде таковыя есть) неспособны понять явленія плоскости. Это не предположеніе, а фактъ; ниже (гл. VII) будутъ приведены доказательства.

# VI.

Еще болъе строгій выговоръ дълается мнъ въ дальнъйшемъ: Странно, говоритъ г. Б., и не совстьмъ понятно, какъ могъ онъ проглядъть всю современность, (подчеркнуто), которая съ античностью импетъ такъ мало общаго. Это я-то ее проглядълъ — я, который только о ней и о значеніи для нея античности и толкую во всей моей книгъ! Но, конечно, г. Б. въ свою очередь все это проглядёль; отсюда его такъ мало общаго. Смотря по тому, какая современность, г. Б!; та, которая окружаеть нась, имбеть съ ней очень много общаго-начиная съ логики; но ваша не имбеть съ ней даже этого соединительнаго звена. Въ самомъ дълъ, вы продолжаете: классическая школа перестала удовлетворять духу демократизма. Отсюда я, воспитанный на античной логикъ, вывожу заключеніе, что раньше она этому духу удовлетворяла-и готовлюсь въ неутъщительной и безплодной борьбъ съ моллюсками безформенныхъ и расплывчатыхъ понятій. Ничуть не бывало, однако: нъсколько дальше вы говорите про ту же классическую школу, что въ свое время она отвъчала духу аристократизма, преобладающему въ обществъ, будучи школой для немногих избранных. Ну, теперь уже борьба не трудна, но неутвшительной она все-таки остается. Какъ вамъ не совъстно, г. Б., вступать со мною въ споръ о влассической школь, не зная даже азовъ въ исторіи ея развитія! Замѣчательно аристовратической, неправда ли, была та классическая школа, въ которой учился сынъ эйслебенскаго рудокопа, Мартинъ Лютерь? Да развъ изъ аристократовъ набиралась тогдашняя университетская молодежь, будущіе священники, врачи, юристы? Загляните въ ихъ пъсенники: вы увидите, что передъ вамисыны народа, отъ него пошедшіе и къ нему возвращающіеся. Загляните въ главное орудіе этихъ классическихъ школъ еще въ 18, еще въ 19 в., въ изданія классиковъ, будь то цвейбрюкенскаго (Bipontinae) или галльскаго производства: скверная бумага, неясный шрифть-такъ и видно, что они назначались для мальчиковъ, воспитываемыхъ на мъдные гроши. А аристократы развъ въ гимназіи посылали своихъ дътей? Нъть; для нихъ было домашнее воспитаніе, были гувернеры. Конечно, въ число предметовъ преподаванія были включаемы и древніе языки, до поры до времени; но уже въ 17 в., когда демократическія тенденціи Возрожденія пошли на убыль, положение дълъ измънилось. Было ръшено, что классическая школа хороша для простыхъ смертныхъ-пусть они и корпять надъ латинской и греческой грамматиками, -а для аристократовъ нужны были "галантныя" науки. Латынь, скръпя сердце, оставили, такъ какъ она была "еще" нужна; но греческій

языкъ изгнали, замънивъ его — знаете, чъмъ? — Физикой! она среди "галантныхъ" наукъ стояла на первомъ мъстъ. Вотъкакой "аристократической" была классическая школа въ 17 и 18 вв. А теперь развъ дъло измънилось? Возьмите толстовскую эпоху; гдъ вы найдете знаменитыхъ "кухаркиныхъ сыновей": въ лицеъ ли съ его захудалой латынью, или въ классической школъ "съ обоими древними языками"?

Итакъ, заявленіе г-на Б. опять діаметрально противоположно истинъ: именно классическая школа всегда была, есть и будеть истинно демократическая 1), именно она не соотвътствовала аристократическому духу, который всегда инстинктивно отъ нея отворачивался. Почему? Потому, что классическая школа-школа трудовая, а трудъ-истинно демократическое мёрило человёческой пённости. Потому, что она даетъ образовательный цензъ, а таковой не нуженъ тому, кто уже обладаеть цензомъ происхожденія. Но это, конечно, не я первый зам'вчаю. Прочтите интересную книгу Фулье, les études classiques et la démocratie; я съ нимъ не во всемъ согласенъ, но этотъ принципъ имъ хорошо проведенъ. Недурно, также сказалъ другой французъ: l'enseignement classique ne s'adresse pas à une élite; il en fait une. А эта "элита" — элита способностей и трудолюбія — всегда намъ будетъ нужна, и притомъ тъмъ болъе, чъмъ болъе будетъ прогрессировать демократизація нашего общества, чёмъ болье умственный цензъ будетъ затемнять всѣ прочіе.

Впрочемъ, эта мысль у меня достаточно развита въ моихъ

<sup>&#</sup>x27;) Излюстрацій можно привести массу, но особенно характерной мнѣ кажется саѣдующая справка, любезно сообщенная мнѣ моимъ уважаемымъ коллегой Е. В. Тарле. Это—отвѣтъ редакціи журнала Irish People, органа феніанской партіи (наиболѣе крайней изъ всѣхъ ирландскихъ революціонныхъ партій) на одинъ изъ многочисленныхъ запросовъ къ ней прландской молодежи на тему о томъ, что читать, какъ образовываться и т. д.; онъ гласитъ такъ: "...и прежде всего мы совѣтуемъ вамъ закрѣпить въ своей памяти все, что вы усвоили изъ латинскаго и греческаго языковъ, и постараться усвоить больше, такъ какъ эти языки — единственная надежная основа для всякой высшей культуры" (... and first we tell you to keep a fast hold of whatever Latin and Greek you have got and try to get more; for these languages are the only basis for any high culture. — См. Recollections of fenians and fenianism, by John O'Leary, II, 82.—Лондонъ. 1896).

лекціяхъ, стр. 135 сл.; внимательное чтеніе этихъ страницъ должно бы было удержать г-на Б. отъ его неосновательныхъ обвиненій на стр. 3—если бы его вообще можно было удержать.

### VII.

Но, разъ попавъ на эту колею, мой рецензентъ по роковой силъ энерціи несется по ней далье и далье. Выходить, что современность, представителемъ которой г. Б. считаетъ себя, ничего не импеть противь античности самой по себъ. Что же, очень радъ; значитъ, сговориться можно будетъ. Но, продолжаеть онь, мы всегда будемь возражать противь античности, какъ единственной (подчеркнуто) основы школы, подавляющей и подчиняющей все остальное. Да гдв же я требоваль, чтобы античность считалась единственной основой? Не говоря уже о томъ, что я рядомъ съ классической школой для людей соотвътствующаго дарованія допускаю и требую школъ другихъ типовъ — гдъ у меня сказано, что даже въ влассической школь античность должна быть единственной основой? Нигдъ; зато на стр. 18 сказано прямо противоположное. Здёсь я совершенно ясно и недвусмысленно требую трех основь для классической школы, видя въ античности лишь одну изъ нихъ. Вотъ и извольте разговаривать съ симплистомъ! У него самъ собою, какъ шишка на ушибленномъ лбу, выростаеть силлогизмъ "основа — значить, единственная основа"; и замътъте, никакія оговорки, какъ бы онъ ни были ясны, не спасають отъ этого рокового проявленія закона симплизма.

Ничего не спасаетъ: шишка растетъ и растетъ. Когда намъ говорятъ, что нътъ спасенія внъ античности, мы готовы отвъчать: тогда и не надо намъ вашего спасенія! "Ужъ лучше смерть, чътъ жизнъ поносна!" И въ самомъ дълъ, что можетъ бытъ "поноснъе", презръннъе, чътъ видътъ свои идеалы позади, а не въ будущемъ? Г. Б., боюсъ, не представляетъ себъ какъ слъдуетъ всего ребяческаго характера своего возраженія. Такъ точно въдь и ребенокъ говоритъ "не надо мнъ вашего здоровья!" когда ему предлагаютъ осво-

бодиться отъ своего "поноснаго" состоянія посредствомъ не очень вкуснаго, но очень благод'єтельнаго л'єкарства. Но это уже его личное д'єло; мое же д'єло воть какое.

Гдв и когда говорилъ я, что вижу свои идеалы позади, а не вт будущемт? Нигдъ и никогда. Зато на стр. 76 я говорю следующее: "Нормативная точка зренія а ргіогі неправильна не только по отношенію къ античности, но и по отношенію къ чему бы то ни было. Мы всъ работающие на почвъ античности съ сознаніемъ важности и плодотворности нашей работы для нашихъ современниковъ и потомковъ-мы всъ въ одинъ голосъ протестуемъ противъ этой точки зрвнія, которую намъ навязываютъ иногда не по разуму усердные союзники, чаще же — невъжественные или злонамъренные противники (видно, не обмануло меня мое предчувствіе). Нътъ, господа; мы не намерены васъ вернуть къ тому, что было; наши взоры устремлены впередъ, а не назадъ (кажется, ясно?). Если дубъ глубоко пускаеть свои корни въ почву, на которой онъ растеть, то не потому, чтобы ему хотьлось обратно вростать въ землю, а потому, что онъ изъ этой почвы черпаеть силу, которая даеть ему возможность подниматься къ небесамъ, переростая всъ живущіе одною только поверхностью кусты и злаки. Античность должна быть не нормой, а живительной силой современной культуры". Да, "не норма, а сила", "не норма, а съмя"... я такъ часто повторяль эти слова въ своихъ лекціяхъ, что боялся даже надобсть ими. Это — самое основное изъ всъхъ моихъ основныхъ положеній. И что же? Ничего не помогло. Г-нъ Б. не только пропускаетъ его тамъ, гдъ онъ резюмируетъ мои положенія — онъ и здёсь приписываеть мнё мысли, діаметрально противоположныя темь, которыя я высказалъ и развилъ.

Что же это такое? Невъжество, или злонамъренность? — Попросту, симплизмъ.

### VIII.

При всемъ томъ г. Богдановичъ обвиняетъ меня въ *страшной односторонности* (стр. 6); что же, это обычный публицистическій пріємъ. Въ доказательство онъ приводить, выпи-

сывая ee in extenso, мою параллель между ивами Гомера и соснами Пушкина (стр. 66 сл.) и затъмъ продолжаетъ такъ. Почтенный профессорт вт пылу увлеченія забыль мудрое правило древних: заниматься предметомь—sine ira et studio. Иначе онт не допустиль бы нъскольких ошибокь, очень странных въ данномъ случав. Конечно, самое сопоставление приведенныхъ мъстъ и притомъ съ точки зрънія натуралиста заключаеть въ себъ нъчто высоко комичное. Ну, это пъло вкуса, а о таковомъ я съ гоголевскимъ мичманомъ препираться не намъренъ. Но уже разъ мы пустились въ натуралистическую очлыку поэзіи, то надо быть осоподомленными ви самоми предметь. "Сосент холостяковт не бываетт; того явленія, которое здъсь нарисовала фантазія поэта, онг в дъйствительности наблюдать не могь". Очень тяжелый упрекь такому правдивому поэту, какт Путкинт; но, кт счастью, этотт упрект всеитьло слыдуеть возвратить по адресу филолога, а не поэта. Дъйствительно, сосны однодомны, но одно и то же дерево само себя не опыляеть, а размножается всегда (подчеркнуто) перекрестным опылениемъ... Такъ что сосна, стоящая "одна поодаль", и не сможеть дать потомство, которое бы тыснилось подъ сънью ея какъ "дъти" и пушкинское сравнение такой сосны, съ "угрюмымъ старымъ холостякомъ" совершенно върно. Это, стало быть, вторая моя странная ошибка.

Г. Б. по своей университетской спеціальности — натуралисть; естественно, что онь почувствоваль потребность прочесть нотацію филологу по этой части. Его замічаніе о необходимости быть осводомленным ва самом предметь, разумічется, вполні основательно; могу сказать по совісти, что я самь ее сознаваль. Моимь пособіемь было сочиненіе, хотя и популярное, но все же для неспеціалиста достаточно подробное—двухтомная "Жизнь растеній" Кернера фонь-Марилаунь: изъ его изложенія (ІІ стр. 247 сл. русскаго перевода 1900 г. подь ред. проф. Бородина) я узналь, что однодомныя растенія, къ которымь принадлежить и сосна, "протерогиничны", т.-е. что у нихь плодники раньше дівлаются воспріимчивы, чімь созрічеть тычинковая пыль; что такимь образомь вы промежуточное время оплодотвореніе плодниковь возможно лишь посредствомь перекрестнаго опыленія; но впослідствій, когда

собственная пыль ихъ созрѣеть, наступаетъ полная возможность самоопыленія. На этомъ основаніи я и рѣшилъ, что одинокая сосна, предполагая невозможность перекрестнаго опыленія, вполнѣ приспособлена къ тому, чтобы оплодотворяться путемъ самоопыленія—въ противоположность одинокой ивѣ при тѣхъ же условіяхъ.

Но, разумъется, послъ прочитанной миъ г-номъ Б. нотаціи, я этимъ пособіемъ уже не удовольствовался и обратился за разъясненіемъ къ моему почтенному коллегъ, профессору ботаники В. И. Палладину; разъясненіе я просилъ дать миъ письменное, предупредивъ его, что желалъ бы имъ воспользоваться въ печати. В. И. очень любезно исполнилъ мое желаніе; съ его разръшенія печатаю данное имъ разъясненіе.

## С.-Петербургъ, 29 янв. 1904 г.

Многоуважаемый  $\Theta$ .  $\Phi$ . Спеціальных изследованій надь способомъ опыленія сосны произведено не было. По аналогіи со сходными растеніями принимается существованіе перекрестнаго опыленія, что не исключаеть, по моему мненію, возможности самоопыленія.

Преданный Вамъ В. Палладинъ.

На чьей же сторон'в теперь *странная ошибка?* Авторитетное разъясненіе профессора Палладина, полагаю я, докажетъ г-ну Б., что ему было бы не безполезно обновить свои университетскія тетрадки. Конечно, ему, какъ натуралисту, нетрудно было сділать это и раньше; онъ предпочель, однако, торжествовать легкую поб'єду надъ "филологомъ", безцеремонно пустивъ пыль въ глаза своимъ читателямъ... да еще "перекрестную".

### IX.

Какое, однако, дѣло Пушкину до этой пыли и до всего прочаго? Ровно никакого, и я, въ сущности, могъ опровергнутъ г-на Б. и не заглядывая въ Кернера, не тревожа многоуважаемаго коллеги; съ меня вполнѣ достаточно того, что сосна—однодомное и, стало быть, обоеполое дерево. Сравнивать одинокаго гермафродита съ холостякомъ, быть можетъ, правильно

по эстетикъ г-на Б., но не по поэтической эстетикъ Пушкина, и онъ первый взяль бы свое сравненіе назадь, если бы зналъ, въ чемъ дъло. Обратись г. Б. къ нему—онъ, какъ правдивый поэто, не задумался бы отвътить: "я дъйствительно представляль себъ двъ сосъднія сосны какъ самца съ самкой, или мужа съ женой, а одинокую — какъ мужчину-холостяка; но разъ полового различія между соснами нътъ, то я сознаю, что было бы лучше взять иву или тополь, какъ это сдълалъ Гомеръ".

Какъ бы то ни было, но читатель знаеть теперь, какая моя вторая *странная ошибка*. Правда, г. Б. объщаль представить ихъ *итьсколько*; но такъ какъ онъ самъ объ этомъ объщаніи забыль, то дълать съ нимъ нечего. Но въ чемъ же моя односторонность—да еще *страшная?* 

Върно одно: все, что я написалъ — если не считать нъсколькихъ бездълушекъ — объединялось общей идеей античности; она, какъ спеціальная область моего труда, была моей всегдашней върной вдохновительницей. Быть можеть, это односторонность; не буду спорить. И само собой разумъется, что г. Б. этимъ гръхомъ не гръщенъ: сегодня пишеть онъ объ античности, завтра-о современной литературь, посль завтра - о рабочемъ вопросъ, другой разъ-объ инородцахъ, о войнъ и т. д. Несомнънно, разносторонность огромная. Но мнъ приходить въ голову следующее сравнение. Вотъ г. Мальцевъ; какой онъ, въ самомъ дълъ, односторонній производитель! Только и можете у него купить, что фарфоръ да хрусталь; а если вамъ нужна, скажемъ, солонина, то и не ходите къ нему — только зря время потеряете. А г. Колупаевъ — о, это дъло другое. Чего у него только нътъ; и фарфоръ, и жельзо, и крупа, и мыло, и солонина, и коленкоръ, и бумага чулочная. Можно себъ представить, съ какимъ пренебрежениемъ онъ смотритъ на Мальцева. Морозова и тому подобныхъ одностороннихъ людей!

Нѣтъ сомнѣнія, что "популяризація" предметовъ потребленія— полевное дѣло. Только черезчуръ зазнаваться г-дамъ мелочнымъ торговцамъ, какъ будто, не пристало...

### Χ.

Извъстенъ анекдотъ про сапожника, указавшаго Апеллу промахъ въ изображении сандалии; художникъ тотчасъ принялъ его указание къ свъдънию. Возгордившись успъхомъ, почтенный мастеръ сталъ критиковать картину уже съ художественной точки зрънія, за что и получилъ отъ Апелла классическій отъътъ: ne sutor ultra crepidam!

Г. Б., правда, въ роли сапожника не оказался на высотъ положенія: его поправка по части перекрестнаго опыленія не могла быть мною принята къ свъдънію. Все же онъ въ собственныхъ глазахъ былъ побъдителемъ; и вотъ онъ въ дальнъйшемъ пошелъ по стопамъ своего классическаго первообраза и сталъ мнъ читать наставленія уже по части самой античности. Уже одно то, говорить онь, что эта блестящия античная культура была основана на рабствъ, лишаетъ ее нравственной основы. Хлестко сказано; я думаю, однако, что намъ слъдовало бы прежде самимъ уничтожить у себя рабствоэкономическое и духовное — а затъмъ уже лишать античную культуру ел нравственной основы. А впрочемъ, я долженъ сознаться, что я этой нравственной основы не понимаю; точку зрвнія исторической критики на затронутый вопрось я выясниль выше, стр. 70. Но это не все: эта культура не знала личности, а знала только члена общины, гражданина въ лучшемъ случать. Нужно много разъ прочесть эту фразу, чтобы повърить. Античная культура не знала личности? Откуда г. Б. это взяль? Периклъ въ своей надгробной рѣчи подчеркиваеть, что именно въ Анинахъ общество допускаетъ безпрепятственное развитіе личности, не видя въ немъ ущерба для государства. Цицеронъ требуеть, чтобы всякій стремился, въ предълахъ общеобязательной морали, къ развитію своей личности и ея умственныхъ и нравственныхъ задатковъ. Пиндаръ сказалъ мъткое, хотя и неудобопереводимое слово "познай, что ты есть, и будь имъ" — слово, память о которомъ воскресилъ врайній индивидуалисть Ницше. А впрочемъ, стыдно повторять такія избитыя истины. Но воть что курьезно: эту античность, этоть источникъ культа личности, обвиняетъ въ неуваженіи къ личности—кто? Представитель той самой журнальной публицистики,

которая по принципу не уважаеть и не допускаеть личнаго мнѣнія, признавая одни только партійные трафареты и партійныя ливреи!

Еще одно наставленіе (стр. 8): само чувство природы, пейзажт древним было почти чуждо... Но нъть, будеть: ne sutor ultra crepidam!

Всего не переберешь. Отказываюсь следовать за г-номъ Б. въ его американскія педагогическія эльдорадо, о которыхъ онъ намъ разсказываетъ всякія небылицы (врод'я упраздненія закона подбора), забывая лишь одно — а именно, что какъ разъ Америка, познавъ свои нужды и наскучивъ своей идейной зависимостью отъ Европы, за последнее время стала усердно и успъшно насаждать у себя классическую школу. Отказываюсь разбираться въ техъ помояхъ, которыми онъ обливаетъ русскую классическую школу... впрочемъ, нътъ, одинъ образчивъ мнъ хотелось бы привести, такъ какъ онъ лучше всего прочаго свидътельствуеть о замъчательномъ — скажемъ, самоотвержении моего критика. На стр. 4 мив достается по поводу закона подбора. Ибо не станет он отрицать, что далеко не лучше, умнойшие сильныйшие и способныйшие оканчивали имназію, а только (зам'ятьте: только) приспособившеся, лишенные ръзко выраженных личных особенностей, готовые подчиниться любому шаблону, потому что их натуры из глины, а не изъ мрамора...

Г. Б., какъ же это мы съ вами гимназію кончили? Про себя я знаю, что ко мнѣ ваша характеристика не подходить, да и другіе меня, слава Богу, глинянымъ идоломъ не ставили. Ну, а про васъ—ужъ вамъ лучше знать.—Только откуда эта потребность самооплеванія? А вотъ откуда. Партійная дисциплина не шутить: "самъ въ лужу прыгни, да противника забрызгай"—такъ гласитъ приказъ Капулета всѣмъ его ливрееносцамъ.

### XI.

Я до сихъ поръ опровергалъ г-на Б., стоя на своей точкъ зрънія—какой, это я скажу тотчасъ. А теперь позволю себъ, переходя на его точку зрънія, сказать въ его пользу нъсколько словъ.

Лело въ томъ, что моя точка зренія — точка зренія ученаго. Ну, а мы, ученые, въ силу самаго характера нашихъ занятій, находимся въ особенно интимныхъ отношеніяхъ къ истинъ. Тотъ "нодексъ чести мыслителя", о которомъ не разъ говорилось въ "лекціяхъ", опредъляеть нашъ взглядъ на все. съ чёмъ мы сталкиваемся въ области нашей науки—а въ силу привычки также и внъ ея. Бывало, отврылъ человъкъ какойнибудь законъ, цънный для выясненія цълаго ряда явленій. Постороннимъ людямъ трудно описать этотъ творческій восторгь, это діонисическое состояніе ума, въ которомъ тогда живешь. Последовательность изысканія заводить тебя все глубже и глубже въ спеціальныя области твоей науки, подчасъ въ такія дебри, въ которыя уже нисто, это можно сказать навърное, за тобой не последуеть; здъсь ты самъ себъ хозяинъ, нивакого контроля надъ тобой нътъ. Число фактовъ растетъ и растеть, изследование округляется, получается восхитительная стройность системы—какъ вдругъ гдв-то, точно бъсъ изъ болота, вылъзаетъ новый фактъ, опровергающій открытый законъ, разрушающій до основанія все построеніе. Фактъ этотъ никому кром'в тебя неизв'естенъ, да и допустить нельзя, чтобы онъ сталъ извъстнымъ, --если его не обнародуемъ ты; замолчи же его, выпусти свое изследование. благо оно готово, получишь успахь, славу... Нать; это я теперь, углубляясь въ психологію научнаго творчества, высказываю эту скверную мысль; на дълъ же такое искушение настоящему ученому и въ голову не придеть. Нътъ; спрячь свое изслъдованіе въ конторку, если оно еще у тебя; если же оно отправлено-пиши въ редакцію письмо. что, убъдившись въ неправильности своихъ выводовъ, просишь вернуть тебь статью; если уже напечатано-торопись тамъ же напечатать опровержение, пока еще никто въ заблужденіе не введенъ. Таковъ законъ, которому мы слъдуемъ не разсуждая, слъпо, инстинктивно. Почему слъдуемъ? Потому, что, уклоняясь отъ него, мы ввели бы "копье противоръчія" въ свой умственно-нравственный организмъ, отъ котораго онъ зачахнеть и погибнеть; потому, что разъ одержавъ незаслуженный успъхъ завъдомо неправильнымъ выводомъ, я навсегда лишаю себя той свётлой, радостной отваги, которая одна

только и даеть мив силы для дальнвишей творческой работы въ области моей науки.

Такъ-то истина является нашей единственной кормчей звёзлой въ безпредёльномъ мор'є знанія. Конечно, мы веруемъ, что истина должна въ концъ концовъ восторжествовать, и что ея торжество благодетельно; но это-разсчеть посторонній, надъ которымъ мы большею частью не задумываемся. Нътъ; исихологически разсуждая, истина - наша конечная и самоловлеющая цъль, не нуждающаяся ни въ обоснованіи, ни въ оправданіи. Я отстаиваю такое то положение потому, что считаю его истиннымъ; я опровергаю такое то потому, что считаю его ложнымъ — безотносительно къ тому, имъю ли я шансы на успъхъ въ томъ или другомъ. Будетъ успъхъ — твмъ лучше, очень радъ; но ради него я не только ни на іоту не измѣню хода своего разсужденія-я ни на одинъ день не потороплю и не задержу его обнародованія. Это равнодушіе къ успъху составляеть нашу отличительную черту, какъ ученыхъ; мы не умбемъ "разсчитывать моментовъ", мы люди "не отъ міра сего", méchants hommes d'affaires и т. д. Повторяю: кормчая звъзда у насъ только одна - истина.

Остадся ли я въренъ этой кормчей звъздъ и въ томъ, что составляеть содержание настоящей книги? Насколько объ этомъ можетъ судить самъ авторъ-да. Многіе по прочтеніи моихъ "лекцій" говорили мнъ, что я кончилъ тъмъ, съ чего слъдовало бы начать, и наобороть: дъйствительно, у меня самыя благодарныя темы оставлены напоследокъ, первая же пара лекцій посвящена изв'єстному пугалу классической школы грамматикъ. А между тъмъ аудиторія у меня была вольная: ея численность на второй пар' лекцій и сл' дующих зависъла отъ интереса, который возбудила бы въ ней первая. Но все-таки я не пожертвоваль этому разсчету интересами истины, которая требовала, чтобы зданіе строилось съ фундамента, а не съ крыши; когда меня поздравляли съ "успъхомъ", сказавшемся въ томъ, что билеты на первыя двъ лекціи были разобраны вст и для многихъ желающихъ не хватило мтста въ огромномъ залѣ перваго реальнаго училища, я отвъчалъ, что это-не моя публика, своей же я буду считать лишь ту, которая придеть на следующія две. И я не ошибся: на вторую

пару пришла лишь половина, но зато эта половина осталась мий вёрна до конца.—Равнымъ образомъ меня упрекали въ томъ, что я "не понялъ психологіи" учениковъ-восьмиклассиковъ, предлагая ихъ вниманію такія трудныя вещи, какъ апперцепцію, гетерогенію цёлей, психологическое науков'вдёніе и т. д.; опять позволю себ'в отв'єтить, что дёло тутъ вовсе не въ непониманіи. Научная цёль, которую я себ'в поставиль, не дозволяла ми'є пожертвовать наибол'є в'єскими доказательствами того, что я стремился доказать. Конечно, им'єв въ виду не только доказательство, но и поученіе, я объясняль и иллюстрироваль всякій вновь вводимый терминъ; но дальше я идти не могь. Если кто меня пойметь—благо ему; если н'єть—то онъ долженъ понять хоть то, что онъ еще не созр'єль для сужденія о польз'є или вред'є классической школы.

А теперь? Я опровергаю возраженія г-на Богдановича потому, что они несостоятельны, считая своимъ долгомъ передъ той же своей публикой—доказать ей еще разъ правильность тъхъ положеній, которыя я передъ ней отстаивалъ два года назадъ. Въ этомъ все мое оправданіе; удачно ли я выбралъ моменть, не надобмъ ли я читателю и т. д. — все это посторонніе разсчеты. И съ этой моей точки зрънія г. Богдановичь, разумъется, осужденъ безповоротно.

Но въ томъ-то и дъло, что эта моя точка зрънія для него вовсе не обязательна.

### XII.

Предвосхищаю его возраженіе, котораго онъ мнѣ въ печати, разумѣется, не выскажеть. "Да что же вы, въ сущности, доказали? Что я сказалъ неправду? Да развѣ я стремился къ правдѣ? на что она мнѣ, эта ваша правда? Мнѣ, какъ публицисту, нуженъ былъ успѣхъ. Достигъ я его, или нѣтъ?" И я долженъ буду отвѣтить: да, вы правы; поскольку этотъ успѣхъ былъ для васъ достижимъ—вы его достигли.

Дъйствительно, стоить только перемънить объективъ въ подзорной трубъ, черезъ которую мы смотръли на рецензію г-на Б., вставить вмъсто объектива "истины" объективъ

"успѣха" — и всъ исковерканныя линіи мгновенно выпрямляются, подучается разумная, правдоподобная, пълесообразная картина. Что нужно было г-ну Б.? Уронить мою книгу въ глазахъ читателей Міра Божья; посмотрите, какъ разсудительно принялся онъ за дъло. Прежде всего онъ запугиваетъ ихъ заявленіемъ, что я-непримиримый классикъ; для большинства это-жупель. Затымъ полезно подорвать мой научный авторитеть, представить меня челов' комъ "увлекающимся": берется славянскій переводъ Писанія, берутся испанцы... Цитата неправильна, хронологическая рамка пропущена—ничего: кто же изъ читателей станетъ контролировать рецензента? Его выводъ тоже неправиленъ, онъ результатъ симплистическаго мышленія; опять ничего: средній читатель и самъ симплисть. Все же это еще область довольно туманная; но вотъ авторъ вступилъ на почву точныхъ наукъ — здъсь удобнъе всего его поддъть. И вотъ наносится "филологу" главный ударъ — по части "перекрестнаго опыленія... Я не преувеличиваю: это дъйствительно главный ударъ, върно разсчитанный и мътко нанесенный, въ этомъ я самъ убъдился. Пусть читатель самъ не знаетъ, что такое перекрестное опыленіе: мнѣ онъ этого незнанія всетаки не простить. Помню, въ одной гимназіи директоръ, читавшій съ учениками Горація, неправильно разбираль алкееву строфу, скандируя ее на манеръ асклепіадовой; восьмиклассники, даже и замъчая этотъ недостатокъ, мирились съ нимъ, пока не назръль одинъ выпускъ, ръшившій настоять на своемъ. Всъ, сговорившись, читали строфу правильно, поправки директора отвергались, поднялась "исторія". Быль призвань третейскій судья въ лицъ старшаго преподавателя-классика, который и ръшилъ споръ въ пользу учениковъ. Въ гимназіи дъло произвело сенсацію: даже средніе, даже младшіе классы имъ заинтересовались. "А директоръ-то нашъ, каковъ?" говорить малынь, "алкеевой строфы читать не умбеть!" — "А самъ ты знаешь, что такое алкеева строфа?" – "Ну, вотъ еще! На что мнѣ она?"

А на созданной такимъ образомъ почвѣ можно уже строить что угодно. Пусть читатели вѣрятъ, что я считаю античность единственной основой воспитанія, или, что я вижу свой идеалъ позади себя: положимъ, я утверждалъ прямо противоположное,

но кто же станеть контролировать? А возражать противь этихъ вымышленных в положеній такъ легко, такъ благодарно! Любой читатель мысленно пожметь руку борцу за разносторонность образованія и за прогрессъ. Такъ-то туманъ все сгущается и сгущается, и вокругъ автора и вокругъ защищаемой имъ античности. Интересуется кто мнъніемъ г-на Б. о роли этой последней въ школе? Узнать его не такъ-то легко. На стр. 3 рецензенть ее признаеть. Современность, говорить онъ, съ ея требованіями новой школы, прежде всего, ничего не импьеть противь античности самой по себп. Античный міръ съ его искусствомъ, философіей и религіей, какъ одинъ изъ элементовъ будущей школы, признается всъми, кромъ разев таких слъпых его противников и т. д. Превосходно сказано, столковаться можно. Но вотъ на него повъяло магноліями съ американскихъ эльдорадо, и подъ вліяніемъ ихъ одуряющаго запаха дёло, на стр. 6, представляется ему уже въ другомъ видъ. Недостатки американской школы, говорить онъ, устранимы въ недалекомъ будущемъ, безъ всякаю призыва къ спасительной античности. Общество въ заботъ о будущемъ покольній знать ея не хочеть и отлично дълаеть. Ла и зачъмъ здъсь античность? Ръшительно непонятно. школа не знает никаких, столь восхищающих г. Зплинскаго, интеллектуальных свойство античности, здраво разсуждая, что живой мірь, живая жизнь куда вліятельные мертвой старины и т. д. Такое противоръчие самому себъ съ точки зрвнія истины совершенно непростительно, и его обнаруженіе было бы для рецензента убійственнымъ: "Вамъ ли насъ учить, когда вы сами не знаете, чего вамъ надо?" Но съ точки зрвнія успвха оно совершенно безвредно. Відь все это пишется для читателей, которые не привыкли дважды читать одну и ту же вещь; память у нихъ предполагается слабая, и повидимому не безъ основанія, но зато огромная воспріимчивость къ магноліямъ и всякому другому дурману. Тамъ они вмъстъ съ рецензентомъ серьезно разсуждали: "да, конечно, античность: нельзя безъ нея!" — а здъсь, заразившись его игривымъ настроеніемъ, весело кричатъ: "да ну ее совсъмъ, эту античность! на что намъ она?"

Повторяю: все въ рецензіи г-на Б. разсчитано на усп'яхъ.

Она должна была имъть успъхъ, будучи вполнъ приноровлена къ складу ума средняго читателя; мало того — она имъла успъхъ среди тъхъ, на кого была разсчитана. Случалось, преподаватель, бесъдуя съ развитыми учениками объ изученіи античности, приводилъ имъ мысли изъ моихъ лекцій — а на слъдующемъ урокъ одинъ изъ нихъ "съ торжествующей улыбкой преподносилъ ему рецензію г-на Б. Конечно, преподавателю нетрудно бывало въ такихъ случаяхъ выяснить ученику разницу между золотомъ истины и мишурой успъха; но много ли такихъ преподавателей?..

Да, г-нъ Б. несомнънно талантливый публицистъ. Я еще не прощаюсь съ нимъ—онъ мнъ еще нуженъ для одного разсужденія по школьной политикъ; но сначала обращусь къ читателю съ очень важнымъ и давно наболъвшимъ вопросомъ.

### XIII.

А именно вотъ съ какимъ.

Передъ вами, читатель, два противоположныхъ мнѣнія по вопросу о средней школѣ. Забудьте, что ихъ представители— Зѣлинскій и Богдановичъ: имена тутъ безразличны; поставьте дѣло на болѣе широкое основаніе. Вѣдъ г. Б. не задумался признать меня талантливымъ ученымъ; такъ же откровенно и искренно и я назвалъ его талантливымъ публицистомъ. Итакъ, въ данномъ случаѣ вы имѣете уже не мнѣнія двухъ, случайно встрѣтившихся, индивидуевъ; вы имѣете голосъ науки съ одной, голосъ публицистики—съ другой стороны. Вопросъ ставится такъ: къ которому изъ нихъ желаете вы прислушаться?

Замътъте: я не сказалъ "присоединиться" — вы должны сохранить полную свободу сужденія и ничего не брать на въру. Я, кромъ того, и не думаю утверждать, чтобы представители науки стояли всть на моей сторонъ; напротивъ, я знаю, что это не такъ. Нътъ, я здъсь о другомъ говорю. Вотъ уже годы и десятки лътъ, какъ вопросъ о средней школъ представляетъ изъ себя благодарную тему для всякой публицистической болтовни, гораздо болъе низкопробной, чъмъ та, съ которой я васъ познакомилъ; желаете вы, чтобы и впредь онъ оставался на ея попечения?

Конечно, публицисть представить вамъ дъло въ гораздо болъе легкомъ видъ; никакого умственнаго усилія онъ отъ васъ не потребуеть; ни одной оригинальной мысли, ни одного затруднительнаго пріема разсужденія не введеть; все одна и та же, тысячу разъ прожеванная, въ высшей степени удобоглотаемая и удобоваримая жвачка. Отъ ученаго вы такъ легко не отдълаетесь; онъ вамъ преподнесеть и психологію, и науковъдъніе, и тысячу частностей, заимствованныхъ изъ изслъдуемой области; онъ не станеть поддерживать въ васъ пріятной иллюзін, будто вы уже теперь, безъ особой подготовки, обладаете достаточными данными для того, чтобы ръшить вопросъ о среднемъ образованіи. Нътъ: сплошь и рядомъ при чтеніи его аргументаціи у васъ явится мысль, что туть есть нічто, вамъ пока недоступное и тъмъ не менъе необходимое для ръшенія поставленнаго вопроса. — Затімь: публицисть постарается вообще дъйствовать не столько на вашъ разсудокъ, сколько на ваши нервы. Заботясь прежде всего объ успъхъ и зная, что таковой создается сочувствіемъ возможно большаго числа читателей, онъ обратить особенно нъжное внимание на ту невзыскательную, но очень многочисленную часть своей публики, для которой полученныя ею или ея сыновьями двойки являются вполнъ достаточнымъ доказательствомъ противъ цълесообразности того предмета, по которому онъ были получены. Ученый - тогь въ этомъ случав выскажетъ предположение, что получившій оныя, пожалуй, не получиль бы ихъ, если бы соблаговолиль старательные подготовиться къ уроку; публицисть же...

— "Но, позвольте: гдѣ же г. Б. говоритъ о двойкахъ?" Не онъ; я уже сказалъ, что есть другіе. А впрочемъ, чтобы не быть голословнымъ, приведу образчикъ такового, посвящая ему слѣдующую главу, а затѣмъ вернусь къ обрываемой здѣсь темѣ.

### XIV.

Публицисть, котораго я имью въ виду, все-таки не самой низкой пробы; это—сотрудникъ "Новостей", г. Федоръ Фальковскій. Въ нумерь этой газеты отъ 21 ноября 1904 г. по-

явилась его статья подъ загл. "Холмъ въ 203 метра"... Неохотно привожу это заглавіе; всёмъ извёстно, вёдь, чёмъ была потеря этой высоты для нашей многострадальной крупости, и не одинъ мой читатель, прочтя тъ четыре роковыя слова, съ негодованіемъ спросить: да есть ли такой наглець или такой идіоть, который дерзнуль воспользоваться ими въскою для своей нытвы по поводу гимназическихъ двоекъ. Называйте его какъ хотите, а только г. Фальковскій именно этой вывъской и пожелаль вызвать собользнование публики къ означеннымъ двойкамъ. Его, изволите ли вилътъ. раза выгоняли изъ гимназіи, два года держали въ восьмомъ класст и все-таки прогнали окончательно съ клеймомъ "незрѣлаго въ умственномъ отношеніи человѣка". Для опроверженія этой оцінки онъ проводить параллель между гимназіей и холмомъ въ 203 метра. Неправильные глаголы! Эту глаголы—фугасы и колючая проволока вокругь холмовь. Ecmb еще удивительныя исключенія, которыя попадаются только и Овидія. Ихъ необходимо импть вт виду. Это шрапнели. Вы не върште? Ей Богу, не върю; но не въ томъ дъло.

"Неправильные глаголы—это фугасы". Возьмемъ примъръ. Вотъ неправильный глаголъ: solvo; его супинъ, не въ примъръ прочимъ, solutum, а никакъ не solvitum. Гдъ же тутъ фугасъ? Solutum, такъ solutum; такъ и будемъ знать. — Такъ нъть же: по теоріи г. Фальковскаго никакой силы человъческаго разумѣнія не хватить на усвоеніе этого solutum. Мы можемъ постигнуть и дрожание энира, и жизнь морской глубины, можемъ вычислить отдаленность Сиріуса и быстроту нервной реакціи, но рѣшительно не въ состояніи пріобщить къ своему знанію супинь оть solvo. Ученикь Фальковскій такъ и не заглядываль въ грамматику, будучи заранве убъжденъ, что противъ этой роковой силы всякая человъческая воля безпомощна. Его вызывають — "впередъ, ребята, подъ картечь!" слышится ему. "Какъ супинъ отъ solvo?" "Solvitum", отвъчаетъ онъ съ мрачной отвагой. Фугасъ взрываетъ. Десять такихъ взрывовъ и двойка готова. Полсотни такихъ двоекъ и злополучнаго героя прогоняють, холмъ въ 203 метра окончательно остается въ рукахъ врага.

Таковъ нашъ доблестный портъ-артурецъ, раненый и изу-

въченный въ войнъ съ неправильными глаголами. Повъсимъ ему Георгія на шею и вернемся къ нашей темъ.

### XV.

Впрочемъ, мы отъ нея въ сущности и не удалялись. Новая иллюстрація отношенія публицистики къ школьному дѣлу только подтверждаетъ умѣстность вопроса, съ которымъ я обратился къ читателю: желаетъ ли онъ и впредь черпать свои свѣдѣнія о немъ и, главное, свое настроеніе изъ того же мутнаго источника?

Прежде всего я желаль бы и туть протестовать противь обвиненія, будто я оскорбляю печать—обвиненія, взведеннаго на меня тымь пугливымъ редакторомъ, о которомъ была рычь въ первомъ экскурсь. Во-первыхъ, я и самъ къ ней принадлежу и поэтому оскорбить ее въ ея совокупности не могъ; а вовторыхъ, могу отвытить, варьируя извыстныя слова А. Толстого, что есть печать и печать: коль она не твердить "я все знаю"— я такую печать уважаю. Я говорю здысь о публицистикы, поскольку она занималась и занимается вопросомъ о средней школь. Двадцать лыть я слыдиль за этой стороной ея дыятельности, и за эти двадцать лыть могу ей вынести по этой части лишь безусловно отрицательный приговоръ.

Во-первыхъ, она обливала помоями все преподавательское сословіе, не разбирая праваго и виноватаго; этимъ она по мѣрѣ своихъ силъ противодъйствовала улучшенію его состава. Мнѣ хотѣлось бы предложить тѣмъ, которые составляли и составляютъ хлесткія статьи противъ преподавателей, обзывая ихъ всѣхъ поголовно бездушными формалистами, фабрикантами отмѣтокъ и т. д.—хотѣлось бы, повторяю, предложить имъ вопросъ: какъ представляютъ они себѣ, на основаніи своего знанія человѣческаго сердца, дѣйствіе своего остроумія на настоящихъ и будущихъ преподавателей? А въ ожиданіи ихъ отвѣта скажу отъ себя слѣдующее.

1) На настоящихъ... Замъчу, что я говорю тутъ съ полнымъ и непосредственнымъ знаніемъ дъла. Я самъ былъ довольно долгое время преподавателемъ, да и впослъдствіи, какъ воспита-

тель таковыхъ, сохранилъ достаточно чуткое преподавательское сердце. И воть я должень сказать, что я журнальную публипистику ни однимъ добрымъ словомъ помянуть не могу. Если общеніе съ молодежью-когда-то школьною, а затъмъ университетской — наполняло меня бодростью и жаждой потрудиться на неблагодарной нивъ родного просвъщенія, то чтеніе газетныхъ статей внушало мнъ только уныніе, уныніе и уныніе. Прочтешь утромъ, за чаемъ, грязное изверженіе какойнибудь публицистической сопки — а послъ того предстоить урокъ или лекція. Пріятно, неправда ли, взойти на каоедру и излагать свой предметь посл'в такой милой и бодрящей "обшественной оцънки? И сколько неудачныхъ уроковъ, сколько вялыхъ лекцій-если сосчитать всёхъ и все-придется поставить въ счеть этимъ ласковымъ педагогамъ отъ публицистики! А въ противовъсъ имъ укажите мнъ хоть одного преподавателя, который бы сказаль, что онь изъ газетныхъ статей о средней школ'в почерпнулъ какое-нибудь п'виное указаніе для своей педагогической д'ятельности, что онъ посл'ь нихъ сталъ относиться къ своему делу съ большимъ рвеніемъ, съ большей любовью, съ большей свъжестью ума и сердца!

2) На будущихъ... Не забывайте же, въ самомъ дѣлѣ, что педагоги не составляютъ какой-нибудь націи, малолѣтніе члены которой съ такой же физической необходимостью дѣлаются педагогами, съ какой маленькій французъ по достиженіи совершеннолѣтія дѣлается взрослымъ французомъ. Нѣтъ: будетъ ли человѣкъ педагогомъ или нѣтъ—это зависитъ отъ его доброй воли, а эта воля направляется различными побужденіями, среди которыхъ почетъ, окружающій его предполагаемую дѣятельность, играетъ далеко не послѣднюю роль. Молодежъ наша вообще настроена великодушно: ни труда, ни бѣдности она не боится, но ей дорогъ почетъ, ее привлекаетъ ореолъ общественнаго уваженія, общественной любви. Итакъ, позвольте спросить: какъ должны отзываться газетныя глумленія на волѣ молодого человѣка, видящаго передъ собой нѣсколько путей жизни и колеблющагося между ними?

А если такъ, господа публицисты, то вы дъйствительно можете гордиться! Вы отбили отъ насъ десятки и сотни живыхъ и дъятельныхъ молодыхъ людей, которые, вступивъ въ

наши ряды, дали бы намъ возможность произвести, кромъ научной, и ту педагогическую сортировку, о которой была ръчь выше (стр. 153), и этимъ довести нашъ преподавательскій составъ до требуемаго совершенства. Вы исправно примѣшивали ядъ вашего злословія къ скудному насущному хлѣбу преподавателя, лишая его жизненной энергіи и превращая его мало-по-малу, противъ его воли, изъ живого человѣка въ самодвижущуюся машину. Вашими дружными усиліями созданъ тотъ желтый туманъ общественной враждебности и недовѣрія, въ которомъ задыхается все преподавательское сословіе, противъ котораго оно, въ лицѣ своихъ лучшихъ представителей, тщетно напрягаеть свои лучшія силы... О да, слава вамъ! у васъ есть чѣмъ гордиться.

Но это — тема нескончаемая: и мев пришлось бы написать цёлую книгу для того, чтобы высказать вамъ въ лицо все. чего я натерпълся отъ васъ въ теченіе своей 20-льтней дъятельности въ лицъ и самого себя, и своихъ товарищей и учениковъ. Быть можетъ, прочтя эту книгу, лучшіе изъ васъ устыдились бы своей деятельности, о последствіях в которой они и не задумывались, -- какъ не задумываются мальчики, скатывающіе камни въ оврагь, о посл'ядствіяхъ своей шалости для проходящихъ по дну оврага людей. — Но, спросите вы, что же намъ было дълать? Молчать о вопіющихъ злоупотребденіяхъ?—Нѣтъ, не молчать, а, какъ было сказано выше, разбирать правыхъ и виноватыхъ; писать, да, но писать такъ, чтобы наказанными почувствовали себя виновные, а не всв. Ветхозавътный Авраамъ нъкогда настаивалъ на томъ, чтобы наличность хоть десяти праведниковъ спасла отъ заслуженной кары весь развращенный городъ; по вашему гуманному приговору достаточно было нескольких зловредных единиць, чтобы обречь незаслуженной кар'в общественной ненависти цвлое сословіе, честное и работящее. Но, повторяю, это тема нескончаемая, а между тымь ваша вина переды обществомы далеко не исчерпывается сказаннымъ.

Во-вторыхъ, вы и своими теоретическими утвержденіями, и нагляднымъ примъромъ своихъ собственныхъ невъжественно-хлесткихъ статей внушили публикъ убъжденіе, будто самый неподготовленный изъ ея среды все же достаточно подготов-

ленъ въ тому, чтобы судить о такомъ пустяшномъ дёлё какъ средняя школа. Все, что появлялось серьезнаго по этому вопросу и въ нашей, и чаще-въ заграничной литературь, старательно вами замалчивалось; но стоило какому-нибудь Леметру помъстить въ Фигаро невъжественную филиппику противъ классической школы — и всѣ ваши органы, всѣ сорокъ сороковъ, принялись распространять этотъ благовъсть по всей Россіи... Правда, нъсколько недъль спустя тотъ же Леметръ написаль такую же невъжественную филиппику противъ русской литературы, обливая помоями своего бульварнаго остроумія самые дорогіе намъ образы Толстого и Достоевскаго. Вы отметили въ минорномъ тоне это заблуждение вашего любимца, но ниято не имълъ смълости сказать, что объ филиппики имъли одинъ и тотъ же источникъ — псевдо-надіоналистическое самообольщение и убожество. Да, этого человъка вы холили, и въ то же время старательно скрывали отъ вашей публики всъ серьезныя разсужденія на тему о классической школъ-и сочиненія Іегера, Кауера и др., и баденскую "анкету" 1900 г., на которую отозвались столпы германской науки, и даже такое крупное, взволновавшее весь западный міръ явленіе: какъ ръчи Виламовица и Гарнака на "іюньсвой конференціи того же 1900 г., благодаря которымъ обреченный было на гибель греческій языкъ вышелъ изъ конференціи невредимымъ, какъ одинъ изъ главныхъ образовательныхъ факторовъ въ прусской классической школъ. Да и къ чему туть серьезныя разсужденія? Разв'є гимназическія двойки не предрасполагають ихъ получателей къ одобренію вашихъ легковъсныхъ приговоровъ, не обезпечивають этимъ приговорамъ заранъе успъха среди нихъ? И развъ вамъ что-либо еще нужно кромъ успъха?

Въ-третьихъ, вы наклеили на классическую школу, а съ нею и на античность, ненавистный ярлыкъ реакціонерства и сдълали этимъ среднюю школу орудіемъ и жертвой партійной борьбы... впрочемъ, къ этому мнъ придется еще вернуться.

Въ четвертыхъ, вы распространяли среди школьной молодежи убъжденіе, что гимназическія двойки — роковая сила, противъ которой никакой трудъ, никакія усилія разума и воли не помогутъ; вы заранъе заставляли ихъ опускать руки передъ за-

трудненіями, встрівчающимися на ихъ пути, вмівсто того, чтобы нобороть ихъ бодрой, веселой работой... Да, веселой; я самъ это испытываль, когда мнв приходилось, еще будучи ученикомъ, репетировать другихъ учениковъ, чтобы зарабатывать крохи для собственнаго существованія, да и потомъ сколько разъ. Вижу — мой паренекъ просто пріуныль, заранье отчаявается въ себъ и въ своихъ силахъ; первое лъкарство-здоровая дружелюбная насмёшка: "Ну, чего ты, скажи на милость, нюни распустиль? Воть тебъ solvo «ръшаю», отъ него супинъ solutum. Не постигаещь? — Слово «резолюція» знаещь? Такъ вотъ въ немъ-то этотъ страшный супинъ и скрывается: re-solut-io. Теперь будешь помнить? Да воть заодно и резолюцію постигь — что она значить собственно «ръшеніе». Видишь, какъ хорошо. Теперь ты будешь употреблять это слово сознательно и съ «революціей» смѣшивать не станешь? Будешь умнъе многихъ. Ну, и все остальное въ томъ же родъ. Ты только за умъ возьмись и знай заранъе, что ничего непреодолимаго туть нътъ". Да, такъ приходится дъйствовать намъ, вселяя въ ученикахъ бодрость, отвату, увъренность въ себъ и своихъ силахъ. А вы намъ противодъйствуете: вы связываете молодую волю этимъ кошмаромъ рока, вами выдуманнымъ и внушеннымъ вашей легковърной публикъ; вы имъ говорите, что неправильный глаголъ — это фугасъ, который взрываеть подъ ученикомъ чужой силой, не поддающейся ни его разуму, ни его воли. Растленіе этого разума, растленіе этой воли-воть ваше д'яло; его посл'ядствіе-то всеобщее безволіе которымъ болье всего страдаеть современная молодежь.

Да, безволіе. А оно, въ свою очередь, самая удобная почва для обильн'єйшей культуры бациллъ террора.

## XVI.

Знаю вашъ отвътъ. "Пусть все это такъ; зато мы освободили русское общество отъ другого кошмара—отъ классической системы. Подъ давленіемъ нами представляемаго общественнаго мнѣнія школьный классицизмъ, расшатанный уже реформами 1890 г., въ 1901 г. издохъ, и издохъ такъ осно-

вательно, что даже осиновато кола не понадобилось на его могилу. А потому не присвоивайте себѣ исключительной работы на нивѣ родного просвѣщенія: на ней и мы пахали".

Съ своей стороны поставлю два вопроса: допуская, что это была ваша побъда, — есть ли основание радоваться ей 1) съ общей точки зрънія русскаго просвъщенія, и 2) съ вашей спеціальной, партійной точки зрънія. Другими словами: было ли упраздненіе "классической системы" мърой 1) вообще благотворной и 2) освободительной—въ томъ смыслъ, въ какомъ вы понимаете это слово.

Первый вопрост. Кто утверждаеть, что упраздленіе "классической системы" было мірой благотворной, тоть этимь самымь говорить, что та школа, которая завелась у насъ посліб 1890 и особенно посліб 1901 года, лучше прежней классикой — это, кажется, ясно. Зная, что иміно діло съ симастами, я еще разъ оговариваюсь, что, утверждая противлое, я ничуть не выдаю прежней классической школы (т.-е. по 1890 г.) за идеальную и даже за хорошую; я хочу только сказать, что всіб ея недостатки перешли неприкосновенными и въ новую школу, между тімь какъ реформів подверглись только ея хорошія стороны, и что поэтому новая школа стала не лучше, а хуже той, прежней. Это посліднее, впрочемь, говорю не я, а рішительно всіб, кто имібеть діло либо съ ней, либо съ ея результатами.

Разберемъ ее по предметамъ, начиная съ тѣхъ, которые были усилены за счетъ урѣзанныхъ древнихъ языковъ. Тутъ на первомъ планѣ стоитъ законъ Божій: что же, стала молодежь за послѣднее десятилѣтіе благочестивѣе? Увѣренъ, вы только разсмѣетесь на этотъ вопросъ; да и кому же смѣяться, коли не вамъ?—Затѣмъ, русскій языкъ; стала молодежь грамотнѣе? Справьтесь о результатахъ конкурсныхъ экзаменовъ въ высшія учебныя заведенія за послѣднее десятилѣтіе: они достаточно внушительны. Да и нечего вамъ ходить такъ далеко: ваши собственныя редакціи вамъ скажутъ, что съ каждымъ годомъ становится затруднительнѣе находить толковыхъ исполнителей даже для черной журнальной работы, несмотря на обильное предложеніе.—Далѣе, математика, физика: въ архивѣ Ученаго Комитета хранится любопытный документъ,

сюда относящійся, а именно записка профессоровъ физикоматематическаго факультета нашего университета отъ 1899 г., въ которой авторитетнъйшимъ образомъ удостовъряется ухудшеніе состава первокурсниковъ именно "за послѣдніе годы".— Но, можеть быть, эта повсемъстная убыль знанія уравновъщивается общимъ подъемомъ научнаго духа? Можетъ быть, интересь къ наукъ, умъніе справляться съ ея задачами возросли послъ сокращенія ненавистной "мертвечины?" Увы, толькочто упомянутая записка удостовъряеть именно паденіе этого научнаго духа среди питомцевъ новой гимназіи; да и нътъ никого, полагаю я, кто могь бы предаваться на этотъ счетъ мальйшимъ иллюзіямъ. Восьмидесятники, какъ ихъ ни брани, высоко держали знамя науки, которую они же и помогали насаждать въ Россіи; то почетное положеніе, которымъ пользуется русская наука въ Европъ, въ значительной степени ихъ дъло. Тогда появление такого дрянного пасквиля, какъ книжка Гегидзе (столь восхитившая, къ слову сказать, г-на Боглановича) было бы невозможно. Закрытіе университетовъ и, стало быть, пріостановленіе жизни русской науки въ тв времена считалось репрессивной мёрой со стороны правительства: теперь наука-первый предметь, летящій во всепожирающую партійную печь при первомъ признажь общественнаго неудовольствія. Н'ьть, о чемъ угодно говорите, только не о подъем'ь научнаго духа въ новой школъ. - "Ну, что же; зато молодежь свободнъе вздохнула и окръпла, будучи освобождена отъ экстемпоралій и прочей классической рухляди; сбереженная энергія пошла въ прокъ ея физическому развитію! "Прочтите отчеты нашего университетского врача за послъднее десятильтіе; онъ удостовъряеть увеличеніе процента забольваемости среди студентовъ, особенно въ рубрикъ нервныхъ болъзней. Обращаю ваше особенное вниманіе на этотъ последній пункть; догадываетесь, куда ушла сбереженная умственная энергія? Поставьте его въ связь, съ одной сторопы, съ вышеприведеннымъ (стр. 70) глубокимъ словомъ Жанъ-Поля "современное человъчество опустилось бы въ бездонную пропасть, если бы юношество на пути къ ярмаркъ жизни не проходило черезъ тихій храмъ великой классической старины "-а съ другой, съ восторгами г-на Богдановича передъ американскими педагогическими эльдорадо. Дѣло въ томъ, что по свидѣтельству медицинской науки, американскій народъ (вмѣстѣ съ еврейскимъ) среди всѣхъ цивилизованныхъ народовъ даетъ наибольшій процентъ неврастениковъ: и это одна изъ причинъ, заставившихъ Америку искать другихъ путей средняго образованія — какъ было сказано выше (стр. 189).

Таковъ результать вашей реформы съ общепросвътительной точки зрвнія; кажется, хвастать нечемь. Знаю и повторяю, что въ старой классической школь было много недостатковъ; одно въ ней было хорошо или почти хорошо, это — учебный тточь, общая рамка преподаванія. Она не была заполнена ... слъдуеть; матерія слишкомъ преобладала надъ духомъ; чето зло было поправимо, и медленное одухотворение школы, - --астіи бол'ве живыхъ и св'єжихъ преподавателей, про-....о видимо на нашихъ глазахъ. И я могу сказать про .., что участвоваль въ этой борьбъ за духъ противъ буквы; зсчитываю представить въ дальнъйшемъ доказательства и разцы этой моей работы (экск. V). Теперь у нась и эта надежда и это поле отняты. Вы предоставили въ наше распоряженіе жалкую, до нельзя суженную рамку; и конечно, мы рукъ опускать не будемъ, мы постараемся поддержать потухающій огонь, чтобы онъ тлёль подъ золой до лучшихъ временъ. Но особеннаго блеска отъ него и отъ насъ не ждите.

Второй вопросъ. Какъ-ни-какъ, а школьный классицизмъ палъ; а такъ какъ онъ былъ плодомъ реакціонной политики семидесятыхъ годовъ, то побъда надъ классицизмомъ была также побъдой надъ этой реакціонной политикой. Такова, дъйствительно, та мысль утъшенія, которую вы развиваете на столбцахъ своихъ органовъ, чаще подъ сурдинкой, но иногда и безъ оной. Да, конечно, побъда тутъ была; только чья? Вотъ вопросъ.

Чтобы рѣшить его, достаточно присмотрѣться къ тѣмъ личностямъ, которыя усерднѣе всего упраздняли "классицизмъ", и къ тому направленію, которое онѣ проводили. Я намекаю здѣсь, разумѣется, не на покойнаго министра Ванновскаго, который былъ случайнымъ и кратковременнымъ орудіемъ этой новой школьной политики, а на лицъ живыхъ... слишкомъ даже живыхъ, на горе Россіи. Нѣтъ, господа, полноте наивничать; вы сами прекрасно знаете, что классицизмъ погибъ во-

все не въ силу вашихъ умныхъ статей, а потому, что онъ "не оправдалъ надеждъ". Чьихъ надеждъ? Увы, не вашихъ, а тъхъ "испанцевъ", о которыхъ у меня сказано на стр. 88. Да и г. Богдановичъ это чувствуетъ. Онъв очень недвусмысленно заявляетъ на стр. 3 и 9, что нынъшняя школа ниже старой классической, и свидътельствуетъ, что съ еще большей ненавистью (чтытъ къ классической) отнеслосъ бы общество, а омъсть съ нимъ и мы, къ школъ, такъ называемой, національной. Что же, господа-общество, точите ножи вашей ненависти! они вамъ понадобятся противъ "искаріотовской школы. Не върите? Отсылаю васъ къ слъдующему экскурсу. А пока скажу вамъ вотъ что: вы дъйствительно пахали; вы борсямсь усердно и далеко не безуспъшно; своимъ усердіемъ вы пометли побъдить... тъмъ, которые побъдили.

Но гордиться этимъ вамъ не пристало. Нѣтъ, нѣтъ, темсячу разъ нѣтъ! мы съ добродушной усмъшкой прощаемъ слова "мы пахали!" безобидной мухѣ, смирно сидъвшей на рогу у пашущаго вола; но мы возмущаемся, когда ихъ про-износитъ зловредный оводъ, который все время мѣшалъ его работѣ, жужжалъ надъ его головой и выискивалъ его самыя чувствительныя мѣста, чтобъ его побольнѣе, поцестерпимѣе ужалить.

## XVII.

Послѣднее разсужденіе само собою привело насъ къ вопросу о школьной политикѣ, затронутому на стр. 140 "лекцій". Г. Богдановичъ не совсѣмъ доволенъ предложеннымъ тамъ рѣшеніемъ этого вопроса. Онъ съ одобреніемъ выписываетъ мои слова, поскольку они касаются "чиновника" и "зеленаго стола", но противъ сказаннаго о "суетливыхъ публицистахъ" онъ заявляетъ протестъ. Увы! говоритъ онъ (стр. 4), почтенный профессоръ не по тому адресу направляетъ свои стрълы. Во-первыхъ, эти публицисты были тогда слишкомъ связаны, чтобы нападать (ну, разсказывайте!), а во-вторыхъ, не античность вообще винили они, а тотъ отвратительный суррогатъ, который и т. д. Да, это теперь говорится; но тогда они это не такъ строго различали, а общество и подавно.

Выскажусь, однако, подробнъе по означенному вопросу...

съ одной только оговоркой. Я пишу эти строки въ самый день учрежденія "особаго совъщанія" по пересмотру цензурныхъ правилъ. Въ добрый часъ! Все же результатовъ его трудовъ пока еще нельзя предусмотръть, и потому... прошу быть снисходительнымъ къ моимъ многоточіямъ и ковычкамъ.

🖫 Въ началъ, непосредственно послъ школьной реформы графа Толстого, правительство не ръшалось предоставить нъжное растеньице новаго классицизма на произволъ бури общественнаго мнънія; на него, какъ и на "все прочее", было наложено табу. Для публицистики это была, конечно, настоящая лафа; ни о чемъ она такъ, въдь, не любитъ говорить, какъ о томъ, о чемъ говорить нельзя — что. впрочемъ, вполнъ естественно. Молодечество здёсь было двойное. Во-первыхъ, надлежало на публицистической колесниць какъ можно ближе подъбхать къ табу, едва-едва задъвъ его край, но такъ, чтобы колесъ не разбить. Во-вторыхъ, была возможность прямо въвхать въ кисельную гору этого табу, на особой, спеціально для этого приспособленной колесниць, именовавшейся "эзоповскимъ" или "рабскимъ языкомъ". Оба средства практиковались усердно, къ великому удовольствію общества, очень не любившаго табу со всъмъ, что оно покрывало. Все же классическая школа отъ этого спорта не особенно страдала: ей доставалось, конечно, но наравнъ со "всъмъ прочимъ", такъ что на ея долю пришлась сравнительно сносная порція публицистическихъ ласкъ.

Но воть, уже къ началу восьмидесятыхъ годовъ, ст классицизма было снято табу—потому ли, что онъ "не оправдалъ надеждъ", или по другой причинъ, этого я уже сказать не умъю. А между тъмъ, "все прочее" не только осталось подъ табу—его область чъмъ дальше, тъмъ болъе была расширяема, подъ него подводились все новые и новые институты, до резиновыхъ шинъ включительно... Оно и понятно. Публицисты, въдь, народъ бъдовый, силы размаха не разсчитываютъ; иной замахнется на шины, а попадетъ въ того, кто на нихъ, то бишь, надъ ними сидитъ. А мало ли кто можетъ надъ ними сидътъ? Нътъ, господа, вы лучше резиновыя шины оставъте въ покоъ, а коли васъ одолълъ цивизмъ, то браните классическую школу. Такъ то классическая школа была изъята изъ-подъ колпака табу; для нея уже ни ловкихъ подъъздовъ.

ни рабскаго языка не требовалось — трепать ее могь всякій. И началась трепка. О "равной порціи" и рѣчи ужъ быть не могло: чѣмъ бы кто ни былъ недоволенъ изъ "всего прочаго" — онъ исправно бранилъ классическую школу, такъ какъ ее вѣдь только одну и можно было бранить; такъ то ей и пришлось отвѣчать за "все прочее", съ резиновыми шинами включительно. Общество, не вполнѣ понимавшее причинной связи указанныхъ явленій, поддалось иллюзіи и тоже 'стало винить классическую школу за все, что ему не нравилось. Не было наводненія, не было педорода или иного бѣдствія, котораго бы не ставили въ счетъ проклятому классицизму; выходило какъ въ пѣсенкѣ Виктора Гюго:

On est laid à Nanterre,— C'est la faute à Voltaire, Et bête à Palaiseau,— C'est la faute à Rousseau.

Вольтера и Руссо зам'внила классическая школа.

Помните сказку про лису и собакъ? Лиса, спасаясь отъ с бакъ, благополучно спряталась въ нору. Туть она стала сама съ собой разсуждать, какая часть тѣла ей менѣе всего нужна, и вскорѣ рѣшила, что это—хвостъ. И такъ, "на-те, собаки, ѣшьте хвостъ! "Собаки ухватились за хвостъ и вытащили лису.

Сказка очень лаконична, но всякій одаренный фантазіей челов'я можетъ представить себ'я, во что обратился нашъ злополучный хвостъ посл'я этой азартной, коллективной и посл'я довательной грызни. А между т'ямъ онъ былъ поистин'я "невинно пострадавшимъ": вовсе не его хот'ялось собакамъ, а скор'я всего прочаго"...

— "Ну, а лису то, все-таки, вытащили?"

Ужъ объ этомъ вы, господа, другихъ спросите: это— "не по моей спеціальности"...

25 янв. 1905 г.

Примъчаніе. Настоящій экскурсь быль уже не только написань, но отчасти и набрань, когда я прочель въ мартовскомъ выпускъ "Міра Божія" (1905) чудовищную по своей безпричинной грубости рецензію г. Богдановича на мою книгу "Изъ жизни идей"; конечно, прочти я эту рецензію раньше, я не оказаль бы ему чести вступать съ нимъ въ полемику. Миъ пріятно удостовърить, что онъ явился въ данномъ случать единственнымъ уродомъ въ журнальной семьт; желаю ему и впредь такой же splendid isolation певоспитанности.

# ЭКСКУРСЪ ТРЕТІЙ.

## Правая шикаетъ.

Φράζεο, Κεκροπίδη, κύνα Κέρβερον ἀνδραποδιστήν. Αρμοποφαικο.

Литературный переводъ (не мой):

Тише, тише, господа: Господинъ Искаріотовъ, Патріотъ изъ патріотовъ, Приближается сюда.

I.

А впрочемъ, одно я предрекаю: если не вытащили до сихъ поръ, то ужъ и не вытащать—по крайней мѣрѣ, за хвостъ. Лиса-то, вѣдъ, не даромъ лиса: убѣдившисъ, что ея хвостъ основательно общипанъ, истрепанъ и поруганъ собаками и уже болѣе ни въ украшеніе, ни въ утѣшеніе ей не годится, она сама его отгрызла и отдала имъ.

Тогда пошла новая порода чиновниковъ...

Господь съ ними, однако, и съ хвостами и съ чиновниками; совсѣмъ не о нихъ хотѣлъ я говорить. Хотя, съ другой стороны, для присказки они не очень неумѣстны: они настраиваютъ умъ читателя на ретроградный тонъ, а это именно здѣсь и требуется. Дѣйствительно, исходной точкой для настоящаго моего экскурса будетъ отображеніе моей книги въ умѣ г-на Искаріотова. — "Послушайте, выражайтесь яснѣе. Какое тамъ «отображеніе?» Рецензія, что-ли, или отзывъ? Гдѣ и когда напечатанный? Или, быть можеть,—доносъ? И что это за фигура, этотъ вашъ Искаріотовъ?"

Пожалуйста, читатель, не смущайте меня щекотливыми вопросами: то, что я имъю вамъ разсказать, и безъ того достаточно интересно. Я выражаюсь, какъ могу, и стараюсь подбирать самыя подходящія слова. Я уже вамъ сказалъ, что теперь пошла новая порода чиновниковъ; ну и слова для нихъ новыя. Итакъ, еще разъ прошу позволенія познакомить васъ съ отображеніемъ моей книги въ умъ г. Искаріотова—или, что одно и тоже, разсказать вамъ легенду о маломъ инквизиторъ.

#### II.

Къ первому замѣчанію дало поводъ г-ну Искаріотову мое разсужденіе на стр. 58 сл. Прошу читателя сначала прочесть само разсужденіе, а затѣмъ ужъ посмотрѣть, что изъ него сдѣлалъ мой судья. А именно вотъ что:

Въ этихъ лекиіяхъ авторъ, между прочимъ, характеризуеть себя, На стр. 57 мы узнаемь что онь недостаточно благоразумень, такь какь рышился выдвинуть учебно-нравственную точку зрънія вопреки совътамъ людей, мнънію которых онг придает значение, вт надеждю, что юные слушатели поймуть и оцънять его взгляды на этоть счеть лучше, чъмг нъкоторые из шъхг, которые слышали ихг отг него раньше ("выдвиганіе точки зрънія" и "взгляды на этотъ счеть" суть подлинныя выраженія автора). Затьмь, на стр. 57 онг объявляет себя склонным къ нравственным подвигамъ 1) и разсказываетъ одинъ изъ таковыхъ. Когда онъ былъ начинающимъ преподавателемъ, между нимъ и однимъ ученикомъ возникъ споръ по поводу перевода фразы Горація: scribendi recte sapere est et principium et fons. Ученикъ отнесъ recte къ scribendi и перевель "быть умнымъ-воть начало и источникъ того, чтобы правильно писать; г-ну же 3., какъ

<sup>1)</sup> Разумъется, я нигдъ ничего подобиато не "объявлялъ"; но на этихъ цвъточвахъ исваріотовщины останавливаться не стоитъ.

онт выражается, "почему-то показалось" 1), что recte слъдует отнести къ sapere, и онъ перевелъ: "правильно мыслить — вотъ начало и источникъ писательства" На слъдующемъ урокъ ученикъ, однако, доканалъ учителя, поднеся ему изъ Горація изреченіе "sapere aude"— "ръшись быть умнымъ". Учитель сдался.

Этотъ иниидентъ, повидимому, можетъ служить для доказательства только того положенія, что г. З. уже издавна отличался неблагоразуміемъ, такъ какъ, еще не изучивъ достаточно Горація, онъ ръшается вступать въ споръ по поводу его изреченія и дплаетъ это только потому, что ему "почему-то показалось".

Не нахожу лучшаго отвъта на это столь же остроумное по формъ, сколь благородное по содержанію разсужденіе, какъ тъ же слова Оскара Іегера, на которыя я намекнуль въ текстъ лекцій (стр. 59). Вотъ эти слова въ точномъ русскомъ переводъ (Aus der Praxis 16 сл.).

"Знаешь, когда я впервые почувствоваль величіе науки (die Majestät der Wissenschaft)? Когда нашь покойный учитель—человъкъ, передъ которымъ самый бойкій изъ насъ готовъ быль спрятаться въ мышиную норку, хотя онъ наказываль только словами—объявилъ намъ, бъдняжкамъ, что такой-то изъ насъ былъ правъ, переводя вчера такое-то мъсто, и что онъ самъ (а былъ онъ лучшимъ филологомъ страны) перевелъ неправильно. Ему было свыше шестидесяти лътъ, а мы были 15-лътними мальчишками (dumme Jungen); тутъ мы почувствовали, что есть нъчто выше и его и насъ—истина".

Конечно, можно предположить, что, употребляя мѣстоименіе "мы", Іегеръ разумѣлъ лишь лучшую и, надѣемся; большую часть класса съ собою включительно; вполнѣ возможно, что среди упомянутыхъ имъ "мальчишекъ" были и такіе, которые издѣвались надъ своимъ учителемъ, попрекая его тѣмъ, что онъ недостаточно изучиль своего автора, и злорадствуя по поводу того, что ученикъ доканалъ учителя, и что учитель сдался. Что дѣлаетъ! въ семъѣ не безъ урода, и среди всѣхъ dumme Jungen встрѣчаются обязательно и dümmste Jungen.

<sup>1)</sup> Т.-е. по причинамъ, которыя я или усивлъ позабыть въ теченіе 20 лъть, или не считаю достаточно важными, чтобы о нихъ говорить.

Со всѣмъ тѣмъ я вывода г-на Искаріотова не оспариваю. Да, конечно: я уже издавна "отличался неблагоразуміемъ", но только не потому, что недостаточно изучилъ Горація; я зналъ добрую его половину наизусть, и отъ ошибки, подобной моей, никакое изученіе не спасаеть, какъ доказалъ и приведенный Іегеромъ примѣръ. Нѣтъ, мое неблагоразуміе заключается въ другомъ; а въ чемъ, это я покажу, сопоставивъ съ собою "благоразумнаго" преподавателя искаріотовской школы. Съ нимъ, дѣйствительно, "инцидентъ" сокращается до минимальныхъ размѣровъ:

Ученикъ. Позвольте, Иванъ Ивановичъ: не правильнѣе-ли будетъ отнести recte къ scribendi?

*Учитель*. Прошу не разсуждать! Вы больше моего знаете, что-ли? Переводите, какъ вамъ сказано, а то я вамъ поставлю двойку!

И ужъ, конечно, этимъ аргументомъ учитель доканалъ бы ученика.

Нѣтъ, что правда, то правда: я уже издавна былъ неблагоразумнымъ человѣкомъ, остался имъ и понынѣ, ut figura docet, и останусь имъ, надѣюсь, и "по гробъ жизни моей". Да хранитъ меня Господъ отъ искаріотовскаго благоразумія.

Это—по части содержанія; но что сказать о формѣ, о томъ специфическомъ остроуміи, которое ее отличаеть? Конечно, остроуміе бываетъ удачное и неудачное, и вольно всякому относить напр., мое собственное къ этой послѣдней категоріи. Но помимо этого, такъ сказать, количественнаго дѣленія, обусловливаемаго большей или меньшей дозой езргіt, естъ еще качественное; и вотъ мнѣ кажется, что отъ этихъ искаріотовскихъ тирадъ на сто шаговъ вѣетъ запахомъ... нѣкоей жилой комнаты. Великолѣпный образецъ этого специфическаго остроумія представилъ Достоевскій въ томъ пасквилѣ на князя Мышкина, послѣ чтенія котораго одинъ изъ присутствующихъ замѣчаетъ: "точно пятьдесятъ лакеевъ собрались вмѣстѣ сочинять и сочинили!" Ну, пятьдесятъ не пятьдесятъ, но что вообще безъ лакея тутъ дѣло не обошлось, въ этомъ я готовъ биться объ закладъ.

## III.

Теперь i. 3—ому почему·то i) кажется, что на основаніи подобных иницидентов можно раздълить предметы имназического преподаванія на благопріятно дъйствующіе на нравственность или моральные, неблагопріятно дъйствующіе на нравственность или имморальные и безразличные или аморальные. Къ первымъ относятся древние языки, ко вторымъ-новые языки, къ третьимъ — математика, потому что будто бы "она не учить отказываться оть прежняю мнънія вслъдствіе большей убъдительности доводовъ противника". На стр. 145 авторг заявляет, что "всякая мысль, будучи додумана (sic!) до конца, поднимает вереницу новых мыслей; если то же самое произойдеть ли здъсь съ вами, то это будеть только хорошо для васт". Желая, чтобы мню было хорошо, я рышился обсудить, къ какой категоріи предметовъ должень быть отнесент православный законт Божій. Я убъдился, увы, что изг встх предметов это—самый имморальный.

Я не думаю, чтобы мой отобразитель имъть право возлагать на меня отвътственность за тъ вереницы новыхъ идей, которыя въ немъ поднимаетъ моя правильно додуманная до конца мысль; ихъ характеръ зависитъ, въдь, въ значительной степени отъ его собственной индивидуальности. Ткните хоть золотымъ посохомъ въ дно илистой канавы — въ результатъ получится все-таки грязь; допустите воздъйствіе хоть самой благородной въ міръ идеи на мыслительный центръ тупого, злобнаго и лицемърнаго критика — въ результатъ получится искаріотовщина.

Относительно же Закона Божьяго—и православнаго, и вся-каго другого—дъло обстоить слъдующимъ образомъ.

Методовъ его преподаванія много, но всѣ они сводятся къ двумъ кореннымъ. Первый — это тотъ, при которомъ учитель ласково наставляетъ ученика, снисходитъ къ его сомпѣніямъ, помогаетъ ему выпутаться изъ лабиринта предубъжденій и

<sup>1).</sup> Не "почему-то", а на основаніи причинъ, которыя ясно пзложены ва стр. 57 и о которыхъ критикъ "почему-то" счелъ нужнымъ умолчать.

скороспылыхъ выводовъ на путь, ведущій къ душевному миру. Этотъ методъ-тотъ самый, которымъ пользовались первые учигели христіанства среди язычниковъ; мы вправъ его, ноэтому, назвать методомъ апостольскимъ. Будеть ли законъ Божій, преподаваемый по этому методу, "моральнымъ" предметомъпо моей терминологіи? Безусловно да; въдь согласно этой терминологіи критеріемъ моральности предмета является (стр. 60) преклоненіе передъ силой доводовъ противника, то нравственное усиліе надъ собой, всл'єдствіе котораго челов'єкъ говорить: "въ началъ я спорилъ съ вами, но теперь вижу, что былъ не правъ". А именно это-то и преслъдуется тъмъ методомъ, который я имбю въ виду. Доказательствомъ можеть служить одинъ изъ первыхъ памятниковъ христіанства на римской почев, "Октавій" Минуція Феликса; здісь, въ заключеніе спора, язычникъ Цецилій, уступая доводамъ своего противника-христіанина, говорить ему: "мы побъдили оба: ты восторжествоваль надо мною, а я надъ заблужденіемъ". — Почему же мой критикъ, основываясь на моей же терминологіи, объявляеть Законъ Божій, яко бы съ моей точки зрвнія, имморальнымъ предметомъ? Очевидно потому, что онъ съ апостольскимъ методомъ его преподаванія незнакомъ.

Другой методъ, діаметрально противоположный первому, состоить въ следующемъ. Учитель требуетъ главнымъ образомъ, чтобы религіозныя уб'єжденія ученика соотв'єтствовали утвержденному свыше катехизису; всъ сомнънія подавляются авторитетнымъ "такъ сказано"; а если этотъ аргументъ кажется ученику недостаточно убъдительнымъ, то ему сбавляется баллъ. Этотъ методъ я называю методомъ инквизиторскимъ; согласно моей собственной терминологіи (стр. 61 "возникаеть споръего рышаеть тоть же авторитеть; противь приговора «такъ говорять» спорить и доказывать напрасно") я призналь бы преподаваемый по этому методу Законъ Божій имморальнымъ предметомъ, производящимъ явныхъ и тайныхъ атеистовъ и нигилистовъ. Если же мой рецензентъ это обозначение распространяеть на Законъ Божій вообще, то это происходить очевидно оттого, что онъ, по всему складу своей натуры, никакого другого метода его преподаванія, кром'є инквизиторскаго, не знаеть и не допускаетъ.

Последовательно ли это? О да, вполне. Законоучитель-инквизиторъ выросъ на той же трясинъ искаріотовской педагогики, какъ и тотъ "благоразумный" преподаватель, о которомъ рвчь была выше. Оба они — такіе же нигилисты и гасители, безъ чувства въ сердцъ, безъ идеаловъ въ душъ. Имъ ли знать эти священные восторги передъ истиной, когда она, точно Божье солнце, выплываеть изъ-за грозовыхъ тучъ сомнёнія? Они ее замънили своей бюрократической истиной: истина-это то. что "сказано", сказано тъмъ, кто чиномъ выше васъ. Вполнъ понятно, что они другой и не знають: въ тъ канцеляріи. глъ прозябаеть ихъ бюрократическая истина, не заглядываетъ лучъ Божьяго солица, не доносятся раскаты Божьей грозы. И прекрасно. Храните все это "благоразумное" племя въ нъдрахъ своей искаріотовской семьи, награждайте его окладами, чинами, орденами - но, ради Бога, держите его вдали отъ школы, отъ науки, отъ молодежи! А въ школъ оставьте тъхъ "апостоловъ", въ которыхъ она нуждается, и равныхъ имъ по духу нреподавателей — неблагоразумныхъ, увы, но съ яснымъ умомъ и теплымъ сердпемъ; и на этомъ вамъ будетъ... брезгливое, да, но искреннее спасибо!

#### IV.

Уже на стр. 100 авторт ставитт вопрост: "желательно ли, чтобы откровеніе было единственной санкціей нравственнаго долга?" и объявляетт, что вт возрасть его слушателей-имназистовт религіозный скептицизмъ есть явленіе біологическое и что онт, авторт, жальетт того, кто имт не заражент.

Нѣтъ ничего хуже инквизиторовъ-дилеттантовъ. Инквизиторъ-спеціалистъ—тотъ, по крайней мѣрѣ, свое дѣло знаетъ и не станетъ выдавать за ересь вполнѣ ортодоксальнаго сужденія. Что откровеніе не должно быть единственной санкціей нравственнаго долга, въ этомъ согласны всѣ авторитеты христіанской церкви, начиная со св. Амвросія Медіоланскаго; вы, г. Искаріотовъ, никакого понятія о богословіи не имѣете и даже не чувствуете того смѣшного положенія, въ которое вы себя ставите своими теологическими придирками.

Итакъ, первая цитата вполнъ безобидна; со второй она поставлена рецензентомъ въ насильственную и безсмысленную связь, которой въ подлинникъ нътъ, — но объ этомъ пріемъ г. Искаріотова еще будетъ ръчь ниже. Равнымъ образомъ слово "зараженъ" употреблено рецензентомъ, а не мною, и притомъ невпопадъ: разъ идетъ ръчь о явленіи біологическомъ, т.-е. о продуктъ самостоятельнаго развитія организма, то ясно, что ни о какой заразъ не можетъ быть ръчи; не говоримъ же мы: "юноша зараженъ переломомъ голоса" или "старикъ зараженъ сълиной".

А затымъ мню совсюмъ неясно, что въ моихъ словахъ можетъ быть найдено предосудительнаго. Конечно, я признаю, на ряду со скептицизмомъ безнадежнымъ и окончательнымъ, еще скептицизмъ, какъ преходящее явленіе, свойственное переходному отъ отрочества къ юности возрасту и поэтому ничуть не страшное. Мой рецензентъ, повидимому, съ этимъ разграниченіемъ не согласенъ; и дъйствительно, съ инквизиторской точки зрънія тутъ никакой разницы нътъ.

Сверхъ того онъ, повидимому (къ сожалѣнію, онъ еще не разъ заставитъ меня прибѣгнуть къ этому слову: онъ по свойственному ему "благоразумію" не только не додумываетъ, но и не договариваетъ своихъ мыслей) неодобрительно относится къ тому, что я отдалъ предпочтеніе человѣку, который черезъ пустыню сомнѣній дошелъ до положительнаго міросозерцанія, передъ тѣмъ, который никогда никакихъ сомнѣній не испытывалъ. Что же, буду утѣшать себя тѣмъ, что на моей сторонѣ—Іисусъ Христосъ съ Его чудной притчей о блудномъ сынѣ, притчей, столь ненавистной всѣмъ инквизиторамъ.

Но я вижу на лицъ моего противника скверную, "карамазовскую" улыбку. Нътъ, оставимъ въ сторонъ Евангеліе, разговаривая съ этимъ нигилистомъ; сосредоточимся на почвъ общечеловъческаго мышленія. Итакъ, я утверждаю слъдующее:

1) Я знаю по собственному, довольно таки продолжительному опыту, что этотъ "біологическій", преходящій скептицизмъ бываеть свойственъ именно наиболье живымъ, наиболье вдумчивымъ и отзывчивымъ юношамъ; и именно этотъ опытъ на-

велъ меня на то объяснение указаннаго явления, которое дано въ моихъ лекцияхъ и котораго я, разумбется, не выдаю за новое. На другой сторонъ я, въ исключительныхъ случаяхъ, правда, находилъ людей съ ангельски тихой и незлобивой душой, но чаще — либо тупыхъ и по своей тупости немыслящихъ далъе того, что "сказано", либо такихъ, которые были себъ на умъ и дъйствовали по правилу:

expedit esse deos-et ut expedit esse putemus 1),

будущихъ Чичиковыхъ, Молчалиныхъ и-Искаріотовыхъ.

2) Мы въ каждомъ юношъ должны видъть также будущаго отца, т.-е. будущаго воспитателя молодежи; и туть-то ясно, полагаю я, что человъкъ, въ самомъ себъ пережившій и поборовшій бурю сомниній, легче пойметь душевную борьбу у тахь юношей, которые будуть вверены его руководительству, чемъ тотъ, кто ен не зналъ. Есть хорошее слово нъменкаго поэта Иммермана: "только тъ люди никогда не заблуждаются, вся жизнь которыхъ составляетъ одно сплошное, сухое заблужденіе". Такой "вѣчно позитивный" человъкъ, полагаю я, и въ собственной семь будеть причиной и жертвой той роковой розни "отцовъ и дътей", о которой намъ столько говорять; но поистинъ разрушительной будеть его дізтельность, если судьба отдасть на его попеченіе болье или менье значительную часть учебнаго дъла. Своимъ полнымъ непониманіемъ молодой души, своимъ грубоинквизиторскимъ вторженіемъ въ ея міръ онъ лишь усилить ту смуту, которую его призовуть устранить, и станеть виновникомъ гибели десятковъ и сотенъ молодыхъ жизней.

V.

На слидующей 101-й странии в авторг заявляет, что "борьба есть единственное и необходимое средство совершенствованія", что "такая борьба предстоит и намъ" (т.-е. гимназистамъ) и что "въ такія эпохи усиленной борьбы не годийся замы-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) "Для насъ выгодно, чтобы были боги; пусть же они будуть таковыми, какъ это для насъ выгодно".

каться в предълы одной какой-нибудь, хотя-бы и христіанской морали", а слъдуеть "черезь этоть наносный слой ходячей морали проникнуть въ дъйствительную нравственность". Затъмь слъдуеть прославленіе Ницие.

Конечно, объявляя—заодно со всеми представителями не только науки, но и религіи — борьбу единственнымъ средствомъ совершенствованія, я разумьль совершенствованіе нравственное и умственное, а отнюдь не служебное; что для послъдняго гораздо более действительным средством является угодничество. низкопоклонство и фискальство, это теоретически извъстно и мнъ. А затъмъ имъю сказать вотъ что. Питаты подобраны и соединены съ такимъ разсчетомъ, чтобы читатель или слушатель изъ нихъ вывелъ заключеніе, что, по моему мивнію, христіанская мораль есть наносный слой, действительная же мораль есть мораль Ницше. Я же прошу читателя прочесть мои подлинныя слова на указанной страницъ примърно отъ: "И вотъ почему... " Мнъ кажется, если я неоспоримый успъхъ ученія Ницше признаю лишь симптомомъ, и даже однимъ изъ симптомовъ, общественнаго интереса къ нравственнымъ вопросамъ, то этимъ самымъ я исключаю всякую мысль о томъ, чтобы его ученіе было рішеніемь этихъ вопросовъ, было дійствительной моралью. А затъмъ обращаю внимание на мою ясную полемику съ моралью Ницше на стр. 143. Правда, здъсь имени Ницше не названо; что же, не зналъ мой рецензенть, что слово "was fällt, das muss man stossen" принадлежить Ницше? Но это его самый знаменитый афоризмъ; кто даже его не знаеть, тоть поступаеть очень "неблагоразумно", (въ умственномъ и нравственномъ, а не въ служебномъ отношеніи) заводя рѣчь о Ницше вообще. На одномъ "сверхчеловъкъ" съ варіаціями (сверхстудентъ и т. п. пошлостяхъ) далеко не уѣдешъ.

Еще укажу на мелкую, но характерную передержку: передавая мои слова "такая борьба предстоить и намъ", рецензенть поясняеть: (т.-е. имназистамъ). Поясненіе вдвойнъ вздорное: 1) грамматически, такъ какъ, говоря о гимназистахъ какъ о "насъ", я этимъ самымъ и себя бы къ нимъ причислилъ, и 2) логически, такъ какъ по всей связи мыслей видно, что подъ "мы" разумъется современное общество. Но цъль

этой искаріотовской передержки ясна: я, изволите ли вид'єть, подстрекаю гимназистовъ къ борьб'є, къ протесту, къ`..... Да, есть чъмъ любоваться; но все же, читатель, и это еще только цвъточки.

#### VI.

Возвращаясь къ стр. 100, отмътимъ заявление автора, что въ болъе эръломи возрасть человьки "отрезвляется, соразмъряетъ свои силы со своей задачей, учится съ уважениемъ относиться къ тъмъ санкціямъ, которыя нъкогда отвергалъ..." Это, конечно, говорится о человъкъ культурномъ, а на стр. 11 читаемь, что въ средние въка "кажущейся уълью классическаго образованія было усвоеніе Священнаго Писанія и литургіи:.. Конечно, для этого быль другой способь, болье простой и удобный: переводъ всего этого на родной языкъ; такъ поступили народы христіанскаго востока, и послъдствіемъ было то, что они остались въ сторонь от культурнаго движенія..." Бъдные православные славяне со своими Первоучителями, бъдные нъмцы съ Мартиномъ Лютеромъ — ради простоты и удобства вы отстали от культурнаго движенія и нынъ вы лишены возможности успокоить свои религозныя сомнънія въ лонь католичизма!

Переходъ отъ первой цитаты, вполнѣ безобидной съ самой искаріотовской точки зрѣнія, ко второй — "а на стр. 11 читаемъ" — заставляетъ ожидатъ какого-нибудь контраста между ними; на дѣлѣ же связи между ними нѣтъ никакой, и ихъ насильственное соединеніе въ рецензіи производитъ впечатлѣніе какого-то оллендорфовскаго сумбура, вродѣ какъ еслибы кто сказалъ "въ Италіи растутъ кипарисы, а мой дядя сегодня съѣлъ селедку". Но, быть можетъ, критику это-то и нужно было; быть можетъ, онъ разсчитывалъ, что его слушатели поставятъ этотъ сумбуръ въ счетъ ничуть неповинному въ немъ автору; быть можетъ, онъ не ошибся въ своемъ разсчетѣ...

Но главное, повидимому, вторая цитата. Опять попрошу читателя прочесть то мъсто подлинника, изъ котораго она заимствована, стр. 11: "Прежде всего, еще въ ранній періодъ среднихъ въковъ кажущейся цълью классическаго образованія

было" и т. д. На это критикъ отвъчаетъ восклицаніемъ: Бъдные нъмцы съ Мартиномъ Лютеромъ! ради и т. д. Итакъ, онъ относить Мартина Лютера къ раннему средневъвовью; вотъ какова его . . . не знаю, сказать ли "ученость" или "добросовъстность". Но это не все; кромъ нъмцевъ, онъ сожальеть еще и о православных христинах съ ихъ Первоучителями: и въ нимъ относится ироническое продолжение ради простоты . . . . католицизма. Спрашивается, при чемъ тутъ католицизмъ? Во-первыхъ, всякому ребенку извъстно, что славянскіе Первоучители жили до разділенія церквей и были поэтому столь же католическими, сколь и православными угодниками, каковыми они и признаются въ объихъ церквахъ. Во-вторыхъ, усвоеніе Писанія на греческомъ языкъ (выше стр. 177) не сдълало бы Россію католической, а, наобороть, еще болъе укръпило бы ел связь съ православной Византіей. Въ-третьихъ, какія такія религіозныя сомнюнія? Выходить, что православные христіане поголовно заражены религозным скептишизмомъ?

Но полно, не будемъ наивничать. При чемъ тутъ ватолипизмъ? Да очень просто: для того, чтобы заподозрить меня въ католической пропагандъ. Выше мой критикъ обвинялъ меня въ прославленіи Ницше; положимъ, Ницше быль очень сомнительнымъ католикомъ, но съ точки зрвнія искаріотовскаго фискальства всъ противоръчія благополучно уживаются, если ихъ прикрыть общимъ колпакомъ неблагонадежности. Правда, г. Искаріотовъ по прирожденному "благоразумію" не ставить точекъ на і; другой его единомышленникъ былъ смѣдѣе, обозвавъ меня, все равно гдь, "инородцемъ и иновърцемъ", не заслуживающимъ никакого довърія со стороны "истинно русскихъ людей". Да, конечно, г. Искаріотовъ; для васъ и для вашей артели я инородецъ и иновърецъ. Мало того: я сынъ того народа, который даль этой артели матеріаль для безчисленныхъ доносовъ; того народа, на многострадальной спинъ котораго ея члены привыкли выколачивать свою служебную карьеру. Все это такъ; но при всемъ томъ я-уроженецъ той земли, которая издавна входить въ предълы россійской имперіи, и потомокъ рода, съ незапамятныхъ временъ въ ней обитавшаго. Вивств съ соками родной земли я всосалъ въ себя и то гордое право, которое греки называли своимъ прекраснымъ словомъ раггћезіа—право вездѣ и всегда выражать свое мнѣніе наравнѣ съ прочими гражданами русской земли по всѣмъ вопросамъ, касающимся русской государственной или общественной жизни; это право я закрѣпилъ за собою двадцатилътнимъ служеніемъ русскому народу, оно признано за мною всѣми моими товарищами и слушателями—и уже, конечно, я не отступлюсь отъ него въ угоду той черной артели, которую вся честная Россія ненавидитъ и презираетъ не менѣе моего!

## VII.

Впрочем о нъмцах автор не упоминает, зато о Россіи говорит слъдующее (стр. 10): "Россія долгое время не имъла классической школы, — но зато все это время она и не была культурной страной; она стала таковой лишь съ тъх поръ, какъ завела у себя классическую школу. Это фактъ, и притомъ фактъ, вполнъ подтверждающій нашъ выводъ". Авторъ не указываетъ точно момента, съ котораго Россія стала культурной страной; интересно, однако, что скажутъ нашему автору историки Россіи по поводу открытаго имъ "факта"!

"Авторъ не указываетъ точно момента, съ котораго Россія стала культурной страной..." ахъ да, это упущеніе важное: въ самомъ дѣлѣ, отъ какого дня и мѣсяца и за какимъ нумеромъ поступило въ канцелярію г-на Искаріотова отношеніе, что Россія стала культурной страной, о чемъ имѣетъ честъ увѣдомить его превосходительство? Въ этомъ каюсь; что же касается того интереса, который возбуждаетъ въ немъ откликъ русскихъ историковъ на мое мнимое открытіе, то онъ пока не удовлетворенъ и, боюсь, никогда удовлетворенъ не будетъ. Русскіе историки — люди науки; они знаютъ, что хронологія культурно-историческихъ событій далеко не такъ точна, какъ хронологія входящихъ бумагъ; знаютъ, что требовать точнаго указанія момента, съ котораго Россія стала культурной страной, могутъ только люди, способные также относить Лютера къ раннему средневѣковью. Но это еще не все.

Для всякаго читающаго мою книгу ясно, что я употребляю

выраженіе "культурный" въ болье увкомъ смысль умственной культуры, обусловленной участіемъ въ общеевропейской научной работь, каковое въ свою очередь обусловливается наличностью высшихъ и среднихъ школъ и научно образованной интеллигенціи. А поэтому мой критикъ поступилъ бы гораздо проще и честнье, еслибы онъ—вмъсто того, чтобы безпомощно взывать къ русскимъ историкамъ, — самъ опровергъ меня указаніемъ такого момента, когда Россія имъла бы все это, не имъя въ то же время классической школы.

А впрочемъ, все это пока — опять-таки только цвѣточки искаріотовщины; со слѣдующей главы пойдутъ уже ягодки.

## VIII.

Любопытный взглядь на душу русскаго народа проводить авторь на стр. 38. Говоря о происхожденіи слова "совъсть", авторь заявляеть: "въ русскомъ народномъ сознаніи это слово корней не имъетъ... И такихъ переводныхъ словъ много, и знать ихъ нужно для того, чтобы не приписывать русской народной душь того, что ей чуждо". Вотъ какъ раздълываютъ передъ учениками Россію и русскій народъ съ античной точки зрънія!

Очевидно мой критикъ, произвольно соединяя два клочка моего разсужденія, хот'єль вызвать, гд'є сл'єдуеть, впечатл'єніе, будто я отрицаю наличность у русскаго народа совъсти, онъ такъ увъренъ въ успъхъ своей клеветы, что нъсколько далъе (см. гл. X) патетически возглашаеть: итакъ, даже куполы наших храмов являются символами нечестности безсовъстнато русскато народа! Пропту поэтому читателя и здъсь прочесть in extenso все мое разсуждение на стр. 38 и сл. отъ слова "для примъра приведу" и т. д. Сказано ли здъсь то, въ чемъ меня обвиняетъ почтенный г. Искаріотовъ? Въдь еслибы я туть даже отрицаль совъсть у русскаго народа, то это относилось бы только къ эпох'в до принятія христіанства; а въ этомъ, полагаю я, ничего обиднаго для него бы не было. Не станеть же мой противникъ, этотъ усердный радътель объ интересахъ православнаго Закона Божія, этотъ суровый обличитель всякой, даже самой незамѣтной католической пропаганды—не станетъ онъ, повторяю, отрицать, что принятіе православнаго христіанства содъйствовало нравственному возвышенію русскаго народа! Итакъ, что же тутъ обиднаго, еслибы, вмъстъ съ другими нравственными понятіями, и понятіе совъсти оказалось пріобщеннымъ къ сознанію русскаго народа лишь съ эпохи Владиміра Святого?

Но я даже этого не говорю; я не думаю отрицать, что и у языческихъ полянъ могла быть совъсть, какъ она имъется теперь у языческихъ якутовъ и другихъ нехристіанскихъ народностей. Мой критикъ не пожелалъ выставить на видъ, что мое разсуждение касается вовсе не нравственнаго чувства совъсти, какъ внутренняго регулятора нашего поведенія, а только интеллектуального представленія объ этомъ чувствъ, извлекаемаго изъ этимологическаго разбора самаго слова "совъсть". Кто первый, все равно на какомъ языкъ, обозначилъ внутренній регуляторъ нашего поведенія соединеніемъ понятій "со" и "въсть", тотъ ясно представляль его себъ, какъ обитающую въ насъ силу "въдающую виъстъ съ нами" наши дъла. И воть въ этомъ-то представленіи, имъющемъ въ своемъ основаніи совершенно нехристіанскую идею раздвоенія души, я говорю, что оно было первоначально (т.-е. до Владимира Святого) чуждымъ русской народной душъ и явилось только путемъ книжнаго перевода съ греческаго. Самый фактъ, къ слову сказать, пе подлежить никакому сомнению; точно такъ же, впрочемъ, и нъмецкое Gewissen переведено съ латинскаго conscientia (извъстно даже имя переводчика: имъ былъ монахъ 10—11 въка Notker Labeo), и этотъ фактъ приводится даже въ такой ультратевтонской книгъ, какъ О. Weise, Charakteristik der deutschen Sprache (изд. 3, стр. 7).

И это совершенно безобидное, чисто филологическое разсужденіе, которымъ я хотъль доказать самобытный характеръ греческаго языка и важность его изученія для пониманія русскаго—оно дало моему критику поводъ къ его патетическому возгласу: воть какъ раздълывають передъ учениками Россію и русскій народъ съ античной точки эртнія! Нѣтъ, г. критикъ; нигдъ я не отрицалъ наличности совъсти у русскаго народа. Но зато своей клеветой вы дали мнъ полное право отрицать наличность этого драгоцъннаго чувства у васъ.

#### IX.

Приведу еще два зампчанія автора о Россіи. На стр. 137, говоря о пріємных экзаменах въ школь и о необходимости изъ 500 желающих принять только 50, авторъ указываеть, что этого можно достигнуть повышеніемъ платы за ученіе или усиленіемъ строгости вступительнаго экзамена, и продолжаеть: "ни то, ни другое средство не годятся, а будеть примънено третье, тъмъ оолье, что оно имъетъ у насъ очень прочный историческій фундаменть—протекція или взятка.

Не знаю, спроста ли представилъ критикъ дѣло въ томъ видѣ, будто я говорю о нынѣ существующей необходимости (между тѣмъ какъ я представляю ее только какъ могущую наступить въ будущемъ, въ случаѣ введенія "легкой школы"); объ этомъ я предоставилъ бы ему спросить собственную совѣсть, если бы таковая у него была. Но оставимъ это: что усмотрѣлъ онъ предосудительнаго въ моихъ словахъ? То ли, что у меня протекція и взятка оказываются "имѣющими у насъ очень прочный историческій фундаментъ"? Да развѣ тутъ есть хоть доля неправды?...

Виновать, я опять наивничаю; какъ будто вопросъ о правдъ или неправдъ имъетъ для г. Искаріотова малъйшій интересъ! У него своя, бюрократическая правда; а въ чемъ она состоить, это мы еще увидимъ. Не буду входить въ его монастырь со своимъ уставомъ; ставлю этотъ вопросъ себъ, своей совъсти, и отвъчаю на него такъ: я сказалъ не правду, а только полуправду. Мнъ вспомнились возраженія моихъ противниковъ, будто классическая школа "не имъетъ у насъ историческаго фундамента"; это возраженіе и подсказало мнъ мое ироническое замъчаніе. А то я бы конечно, памятуя о черной артели и о принципахъ того коррупціоннаго подбора, которымъ она пополняется, сказалъ бы: "протекція и взятка имъютъ у насъ очень прочный историческій и бытовой фундаментъ"; вотъ это—была бы чистая правда. Въ настоящемъ второмъ изданіи она возстановлена.

Но, разумбется, не этой недомолькой заслужиль я не-

одобреніе г-на Искаріотова; вопроса о правдѣ онъ нигдѣ не ставитъ, считая его, повидимому, дѣломъ послѣдней важности.

Насколько можно понять его критическій лаконизмъ, онъ, вѣрный своему инквизиторскому методу, довольствуется приложеніемъ къ моимъ разсужденіямъ трафарета педагогической ортодоксальности. "Нельзя говорить ученикамъ среднихъ учебныхъ заведеній, что протекція и взятка имѣютъ у насъ очень прочный историческій фундаментъ" — вотъ, повидимому, смыслъ его обвиненія. Но если такъ — почему же не исключаете вы изъ ученическихъ библіотекъ Гоголя, Грибоѣдова и др.? У нихъ куда ярче выражена та самая мысль, которую я ввожу вскользь, какъ общеизвѣстный фактъ!

## X.

На стр. 113 читаемз: "возъмите русскій стиль и ею характерную особенность — луковичный куполз; и онз представляеть изъ себя структивный абсурдь 1), возможный лишь, благодаря искусственнымь подпоркамъ, скрытымъ внутри купола; стало быть, то, чъмъ онз держится, старательно скрывается отъ взора наблюдателя, показывается же его взору то, что само по себъ удержаться не можетъ; вы согласитесь, что это принципъ, прямо противоположный принципу архитектурной честности". Итакъ, даже купола нашихъ храмовъ являются символомъ нечестности безсовъстнаго русскаго народа!

Этотъ разъ г. Искаріотовъ не удовольствовался скрытой и молчаливой передержкой—онъ допустилъ ее открыто въ своемъ заключительномъ "патріотическомъ" возгласѣ, разсчитывая, что только этотъ его патріотизмъ будетъ замѣченъ и оцѣненъ, гдѣ слѣдуетъ, а не его передержка. Позволю себѣ поэтому объяснить, въ чемъ она заключается. Въ эстетикѣ и спеціально въ теоріи стиля слово "честность" имѣетъ опредѣленное услов-

<sup>1)</sup> Въ научной терминологіи слово "абсурдъ" означаетъ просто нѣчто противорѣчивое, ирраціональное (ср. deductio ad absurdum, credo quia absurdum) и какъ научный терминъ ничего обиднаго въ себѣ не заключаетъ.

ное значеніе: подъ нимъ понимають, говоря кратко, соотв'ьтствіе формы содержанію или основной идев. Понятно, что я не могь предполагать знакомства съ этимъ значеніемъ у своихъ слушателей; поэтому я имъ его предварительно и объясниль стр. 110, и г. Искаріотовъ тамъ же долженъ быль прочесть мое объясненіе. Само собою разумвется, что эта стилистическая честность не тожественна съ честностью нравственной; и если мой критикъ изъ моего чисто стилистическаго замъчанія о луковичныхъ куполахъ выводитъ заключение, что я выставляю ихъ символами "нечестности безсовъстнаго русскаго народа", то онъ этимъ характеризуетъ лишь себя и свою собственную честность. Приведу другой примъръ. Я имъю полное право, въ области стиля текстильнаго искусства-основываясь на принципахъ, развитыхъ Земперомъ во П томъ его классическаго сочиненія "о стиль" — сказать, что продольные погоны удовлетворяють требованію текстильной честности, такъ какъ ихъ направленіе соотвътствуетъ направленію плечевой линіи, а поперечные погоны---нътъ. Но попробуй я сказать это передъ г. Искаріотовымъ! Онъ тотчасъ представить, куда слъдуетъ, доносъ: "итакъ, даже поперечные погоны являются символомъ нечестности чиновниковъ министерства народнаго просвѣщенія! "

Впрочемъ, я боюсь не столько этой открытой передержки, благородный характеръ которой очевиденъ, сколько другой, скрытой; боюсь, какъ бы изъ вышесказанныхъ моимъ критикомъ словъ не было выведено заключеніе, что я отношусь отрицательно къ русскому стилю въ архитектуръ. Считаю поэтому полезнымъ напомнить мои дальнъйшія слова о русскомъ архитектурномъ стилъ, о которыхъ критикъ "благоразумно" умолчалъ—прошу ихъ прочесть на стр. 114, отъ слова "обыкновенно..." до красной строки. Читатель увидитъ, что я вовсе не отрицаю русскаго стиля, но что я предвижу и желаю его совершенствованья въ будущемъ подъ вліяніемъ усиленныхъ занятій античностью. Вся вторая часть моей книги имъетъ своимъ содержаніемъ роль античности въ современной культуръ; понятно, что я не могъ обойти молчаніемъ искусства, а въ области искусства—архитектуру.

## XI.

Послѣдніе три пункта въ критикѣ г. Искаріотова объединены общей точкой зрѣнія: онъ видимо хочетъ выставить меня ненавистникомъ Россіи и всего русскаго. Я знаю положительно, что его критика произвела именно такое впечатлѣніе тамъ, гдѣ слѣдовало; да и трудно было вынести другое изъ патетическихъ возгласовъ вродѣ приведенныхъ въ гл. VIII и Х. Насколько патріотическій пылъ рецензента оправдывается фактами, это я показалъ выше; все же, въ виду серьезности обвиненія — обвиненія профессора русскаго университета въ ненависти къ Россіи—я считаю и своимъ правомъ, и своимъ долгомъ привести еще нѣкогорыя соображенія по этому вопросу.

Прежде всего, я хочу показать, какъ я въ дъйствительности "раздълываю передъ учениками Россію и русскій народъ съ античной точки зрънія". Прошу прочесть сказанное у меня на стр. 37 по поводу слова "прости", на стр. 48 о стилистикъ русскаго языка, на стр. 50 о русской литературной ръчи, на стр. 72 о Пушкинъ, и т. д. Конечно, это замъчанія случайныя; моей темой, въдь, была античность, а не Россія. Но я вправъ спросить, почему мой рецензентъ, разъ онъ интересовался моимъ отношеніемъ къ Россіи, не обратилъ своего вниманія на указанныя мъста и не представилъ и ихъ, куда слъдуетъ?

Но суть, конечно, не въ этихъ отдѣльныхъ замѣчаніяхъ, а въ томъ, какое впечатлѣніе производитъ моя книга въ своей совокупности на русскаго патріота. Мой рецензентъ, очевидно, считаетъ таковымъ самого себя; но въ томъ-то и дѣло, что слово "патріотъ" имѣетъ не одно, а два значенія. Въ одной изъ своихъ давнишнихъ статей 1) я слѣдующимъ образомъ ихъ разграничилъ... положимъ, я сдѣлалъ это "съ античной точки зрѣнія", но разграниченіе все-таки получилось самое современное: "Патріотизмъ бываетъ двухъ родовъ: есть патріотизмъ дѣла, есть и патріотизмъ слова. Патріотъ дѣла видитъ свою задачу въ томъ, чтобы своими заслугами украшать національ-

<sup>1)</sup> Подъ загл. "Античная гуманность". (Въстн. Евр. 1898, янв., стр. 220).

ное знамя; патріоть слова пользуется этимъ знаменемъ для того, чтобы прикрывать имъ свою собственную позорную наготу". Само собою разумѣется, что для меня тутъ драгоцѣнны исключительно патріоты перваго рода — патріоты труженики, патріоты герои. Въ нихъ, слава Богу, недостатка нѣтъ; переживаемая нами тяжелая эпоха достаточно ихъ выдвинула, сдѣлавъ ихъ носителями надеждъ всего русскаго народа; но можно ли требовать или ожидать, чтобы они интересовались моей книгой?

Я счастливъ, что могу сослаться на заступничество одного такого патріота-героя, и притомъ того, котораго каждый назоветь въ числъ первыхъ-покойнаго нынъ адмирала Макарова. Этотъ ръдкій по своей образованности и по разносторонности своихъ интересовъ человъкъ обратилъ свое вниманіе и на мои лекціи, которыя онъ прочель еще въ Ж. М. Н. П.; въ своей послъдней статьъ, помъщенной въ "Морскомъ Сборникъ" (1903 нб.), онъ ссылается на "талантливыя статьи Ө. Ф. З-скаго", который "съ убъдительностью человъка, върящаго въ правоту своего дъла, въскими аргументами защищаеть свою мысль"; онъ приводить нъсколько соображеній, которыя показались ему наиболъе интересными, и въ довершение всего "рекомендуетъ прочесть эту статью тъмъ, которые интересуются этимъ вопросомъ". Думаю, что рекомендація этого истиннаго патріота даеть мнв право относиться со спокойнымъ презрвніемъ къ клеветь г. Искаріотова; въдь все достоинство, все благоденствіе Россіи зависить отъ того, чтобы въ ней было какъ можно больше такихъ патріотовъ дѣла, патріотовъ-героевъ, какъ адмиралъ Макаровъ-и какъ можно меньше патріотовъ слова, патріотовъ-инквизиторовъ и клеветниковъ.

Вообще, если бы г. Искаріотовъ со всей его черной артелью дъйствительно любили свою родину — они поняли бы, что они только компрометирують патріотизмъ своими патріотическими возгласами, и наложили бы печать молчанія на свои уста. Они до того опротивъли русскому обществу, что оно отрекается отъ патріотизма и на словахъ, и, къ сожальнію, въ образь мыслей — изъ боязни быть причисленнымъ къ означенной черной артели. То же самое замьчаемъ мы и въ области религіи. Я слышалъ и читалъ жалобы ревнителей рели-

гіозности на несправедливое къ нимъ отношеніе русскаго общества, которое всякаго религіознаго человъка склонно считать ханжей, явлая этимъ религіозное чувство предметомъ насмвшки и презрѣнія для подростающаго покольнія. Да, это такъ, и это очень прискорбно; но почему это такъ? Вы говорите о религіозности? Искаріотовы болье чымь кто-либо кричать объ интересахъ религіи и православія въ особенности; какой честный человъкъ пожелаеть быть похожимъ на нихъ? Вы говорите о патріотизм'я? Искаріотовы корчать изъ себя такихъ патріотовъ, которые одни "словомъ и дъломъ" заботятся о достоинствъ Россіи; хотите, чтобы и васъ уподобили имъ? Поистинъ, если бы въ этой черной артели была хоть искра истиннаго патріотическаго и религіознаго чувства — она бы открыто перешла въ лагерь своихъ противниковъ; тогда клеймо искаріотовщины было бы снято съ религіозности и патріотизма, и искренно благочестивые люди, искренніе друзья своего отечества моглибы, не опасаясь недоразумьнія, открыто заявлять о своихъ честныхъ и благородныхъ чувствахъ!

#### XΠ.

Кром'в національной неблагонадежности, мой рецензентъ старается обвинить меня также и въ политической: таковъ повидимому смыслъ сл'ядующаго его зам'ячанія.

Интересныя и поучительныя мысли сообщает авторъ своимъ слушателямъ на стр. 105, а именно, что государство не есть нъчто стихійное,—отъ насъ [?] зависитъ устроитъ и перестроить его соотвътственно той цъли, которую мы признаемъ за лучшую. Такъ въровали древніе греки, такъ отъ нихъ научились въровать и мы.

Я долго недоумъвалъ, въ чемъ тутъ ересь; въдь въ томъ-то и состоитъ разница между европейскими государствами, съ Россіей включительно, и остальными (большинствомъ восточныхъ, напр.), что первыя доступны реформамъ, которыя создаются нами, т.-е. людьми, между тъмъ какъ послъднія представляются чъмъ-то стихійнымъ, не дающимъ никакого простора иниціативъ человъка. Конечно, было ясно, что коварство заключается въ вопросительномъ знакъ, поставленномъ

послѣ слова "насъ", но именно этотъ знакъ меня и озадачивалъ: что "отъ насъ" значитъ "отъ людей", это видно было и изо всей связи мыслей, и особенно изъ противоположенія понятію "стихія".

Вдругъ я вспомнилъ, что мой критикъ уже разъ по отнотенію къ этому невинному "насъ" допустилъ одну изъ излюбленныхъ имъ подтасовокъ, а именно въ 4-омъ пунктѣ (выше стр. 217), гдѣ онъ мою безобидную фразу "такая борьба предстоитъ и намъ" переискаріотилъ такъ: т.-е. гимназистамъ. Не желалъ ли онъ и здѣсь своимъ знакомъ подсказать, гдѣ слѣдуетъ, такую же метаморфозу и навлечь на меня подозрѣніе, будто я предлагаю гимназистамъ перестроитъ по-своему россійское государство? Извѣстно, что доносчики искаріотовскаго типа—т.-е. доносчики умные: я не льщу— "не всякое слово въ строку пишутъ", чаще всего они просто, съ соотвѣтственной интонаціей, читаютъ, гдѣ слѣдуетъ, избранную фразу своей жертвы и затѣмъ значительно покрякиваютъ: "гмъ... понимаете?" И эхо отвѣчаетъ: "гмъ... понимаю!"

#### XIII.

Зато совершенно ясную передержку имѣемъ мы въ слѣдующемъ пунктѣ: На послюдней страници авторъ предлагаетъ слушателямъ "взбираться на высокую гору; имя ей—соціальный вопросъ" Хорошія наставленія для гимназистовъ!

Мои слова гласять такъ: "И теперь онъ (т.-е. геній европейскаго человъчества) бодро, со своимъ върнымъ посохомъ върукъ, взбирается на высокую гору; имя ей — соціальный вопросъ". Такимъ образомъ, я ничего не предлагаю, и тъмъ паче ничего не предлагаю гимназистамъ (дались-же г-ну Искаріотову эти гимназисты!), а только указываю на фактъ, что европейское человъчество переживаетъ тотъ фазисъ своего развитія, который характеризуется преобладающимъ интересомъ къ соціальному вопросу. Итакъ, мой критикъ опять самымъ беззастънчивымъ образомъ приписалъ мнѣ свой собственный вымыселъ.

Но, быть можеть — объ этомъ приходится догадываться онъ хотвлъ испугать кого следуеть страшнымъ словомъ "соціальный вопросъ"? Быть можеть, по инквизиторскому трафарету, "нельзя передъ учениками среднихъ школъ произносить слово «соціальный вопросъ»"? Почему нельзя? "Потому что оно напоминаеть другое страшное слово: «соціализмъ»". Я съ инквизиторскимъ трафаретомъ незнакомъ; но всякій образованный и даже полуобразованный человѣкъ знаеть, что соціализмъ есть только одно изъ рѣшеній соціальнаго вопроса, и что надъ его рѣшеніемъ, въ томъ или другомъ смыслѣ, трудится теперь всякій, кто вообще работаетъ на государственномъ или общественномъ поприщѣ. Самъ г. Искаріотовъ не составляетъ тутъ исключенія: въ одну сторону влечетъ нашъ вопросъ его черная артель, въ другую—ея кажущаяся противница, красная артель, а правда и разумъ— "серединной тропой".

## XIV.

Еще одно замѣчаніе въ отвѣть на послѣдній возгласъ критика: хорошія наставленія для гимназистовт! Вообще онъ любить выставлять на видь, что моими слушателями были "ученики", "гимназисты", вызывая гдь слъдуеть иллюзію, будто я говориль передъ аудиторіей, безразлично составленной изъ всъхъ классовъ. Между тъмъ на заглавномъ листъ моей книги ясно сказано, что читалъ я ученикамъ только выпускныхъ классовъ, да еще весной, т.-е. передъ молодыми людьми, которыхъ только несколько недель отделяло отъ аттестата эрелости, и нъсколько мъсяцевъ - отъ университета; а этотъ маленькій хронологическій недочеть сь лихвой возм'вщался тімь обстоятельствомъ, что мои слушатели, жертвовавшіе своимъ воскреснымъ отдыхомъ ради лекцій объ античности, несомнѣнно принадлежали къ самымъ развитымъ и серьезнымъ въ своихъ классахъ. Я и обращался съ ними, поэтому, такъ, какъ привыкъ обращаться съ моими университетскими слушателями, стараясь говорить и научно, и понятно, и-главное-откровенно. Знаю, что г. Искаріотовъ считаеть эту откровенность недопустимой. "Нельзя говорить съ восьмиклассниками о соціальномъ вопросѣ! нельзя упоминать передъ восьмиклассниками имя Ницше! нельзя разрушать въ восьмиклассникахъ въру, что матери находять

дътей въ капустъ! и т. д.; сколько мнъ приходилось бороться съ этою благонамъренностью! Ел результаты налицо. Вы обращаетесь съ восьмиклассниками какъ съ дътьми—они отвъчаютъ вамъ "съверными" и другими союзами; вы имъ преподносите рожокъ—они начинаютъ спасать Россію. Одна нелъпость рождаетъ другую; силъ акціи соотвътствуетъ реакція.

Я въ этой акціи, слава Богу, никогда не участвоваль; въ основъ моей педагогики всегда лежала откровенность. Въ этой моей откровенности ни одинъ здравомыслящій человъкъ ничего опаснаго или вреднаго усмотръть не могъ; мои идеалы—зиждительные, а не разрушительные, какъ и подобаетъ ученику самой зиждительной эпохи въ исторіи человъчества. Опасаться ея, поэтому, могуть лишь тъ нигилисты, которые, будучи лишены зиждительныхъ идеаловъ, основывають свою власть на обманъ и въ разрушеніи этого обмана видятъ сигналъ къ своему паденію. Да что тутъ разсуждать! Я поступилъ, какъ только и могъ поступить, и это было правильно; въ этомъ меня убъждаеть всегдашній руководитель моихъ дъйствій—моя совъсть.

Но, конечно, на г-на Искаріотова это заявленіе никакого дъйствія не произведеть; человъческой совъсти у него соотвътствуетъ пустое мъсто. Я раль, поэтому, что кромъ этой личной опънки могу привести еще объективное свидътельство о правильности моего образа дъйствій именно съ педагогической точки зрвнія. Это свидетельство-благодарственный адресь, которымъ меня почтили всё директора С.-Петербургскихъ гимназій и реальных училищь съ г. Помощникомъ Попечителя во главъ. Не въ моихъ правилахъ хвастать благосклонной оцънкой моей дъятельности со стороны другихъ людей; я и этотъ адресъ намеренъ быль хранить про себя, какъ драгоцённый залогь добраго мнёнія обо мнё столькихъ столь уважаемыхъ мною липъ. Но въ виду взведеннаго на меня моимъ противникомъ обвиненія въ непедагогичномъ характеръ моихъ лекцій, въ виду того, что это обвиненіе было доносомъ, и что этоть донось имёль весь тоть успёхь, котораго оть него ожидаль его беззастынчивый авторь-я не считаю нескромностью прибёгнуть къ ихъ заступничеству; я счастливъ, что могу противопоставить единоличному осужденію г-на Искаріотова—единогласный сочувственный отзывъ корифеевъ С.-Петербургскаго педагогическаго міра.

Вотъ онъ.

## Многоуважаемый

Өаддей Францевичъ.

По приглашенію С.-Петербургскаго учебнаго округа Вы приняли на себя трудъ освѣтить передъ учениками старшихъ классовъ гимназій и реальныхъ училищъ вопросъ о пользѣ изученія, для умственнаго и эстетическаго развитія, классическихъ языковъ и вообще античнаго міра.

Поставленную Вамъ задачу Вы блестящимъ образомъ разрѣшили въ четырехъ лекціяхъ. Отнюдь не умаляя значенія такъ называемаго реальнаго образованія, Вы раскрыли передъ слушателями въ блестящей рѣчи, проникнутой искреннимъ поклоненіемъ передъ гуманизмомъ, тѣ сокровища, которыя могутъ быть почерпнуты ими путемъ изученія классиковъ, и дали въ то же время и педагогамъ не мало драгоцѣныхъ указаній относительно метода преподаванія древнихъ языковъ. Отъ начала до конца молодежь, видимо, съ глубокимъ интересомъ внимала Вашимъ одушевленнымъ рѣчамъ и громкими рукоплесканіями выразила Вамъ свою благодарность.

Мы же, руководительству которыхъ поручена эта молодежь, твердо увърены, что ясность и сила Вашихъ доводовъ и благородное воодушевление въ пользу защищаемаго дъла имъютъ глубокое воспитательное значение для молодежи, въ особенности въ наше время. Исходя изъ этой увъренности, собрание начальниковъ среднихъ учебныхъ заведений столицы почитаетъ приятнымъ долгомъ выразить Вамъ, многоуважаемый профессоръ, глубокую свою признательность.

С.-Петербургъ, 14 мая 1903 года. (Подписи г. Помощника Попечителя и 22 гг. Директоровъ).

Полагаю, что этоть отзывь даеть мнѣ право—на ироническій возглась моего критика *хорошія наставленія для гимназистовт!* серьезно и со спокойной совъстью отвътить: да, хорошія.

## XV.

Упомяну еще о стр. 63, гдт говорится о "баллистической кривой, возвращающейся кз плоскости своего исхода", и о стр. 110, гдт сказано: "два столба и перекладина — такова первоначальная схема греческой архитектуры; тяжесть давит исключительно сверху внизг; ее выдерживает колонна, силы которой направлены поэтому исключительно снизу вверхг; интересно видть, какт вся колонна представляется какт-бы оживленной этой дтйствующей снизу вверхг силой. Но здысь наст интересует только одно: глубокая честность, такт сказать, греческой архитектуры". Привожу эти выдержки какт совершенныйше образчики претенціозной галиматы.

И здёсь тоть же пріемъ, что выше: клочекъ мысли вырывается изъ того связнаго разсужденія, внутри котораго онъ только и понятенъ, соединяется съ другимъ, столь же безсвязно приводимымъ клочкомъ—и произведенное этой перестановкой впечатлѣніе сумбура ставится въ вину автору. Доказательствъ приводить нечего: остается просить читателя самому убъдиться въ правильности сказаннаго, прочтя все разсужденіе, изъ котораго вырванъ первый клочекъ со словъ "съ точки зрѣнія отношенія разума къ волъ"...

Еще осталось упомянуть о претенціозной чалиматьт. Повидимому, г. Искаріотовъ настолько ув'єренъ въ усп'єх'є своего доноса, гд'є сл'єдуетъ, что находитъ возможнымъ сбросить личину сдержанности и, вм'єсто значительныхъ покрякиваній, разразиться по моему адресу настоящей грубой руганью. И право, такъ лучше; эта грубость несравненно бол'є гармонируетъ со всей его фигурой, ч'ємъ то лакейское остроуміе, которымъ отм'єчено начало его пасквиля, или святошеское лицем'єріе въ дальн'єйшемъ его ход'є.

## XVI.

Закончу свои замъчанія указаніемь на стр. 87, гдъ авторь говорить о преподаваніи исторіи. Начиная съ объясненія готтентотской морали, по которой "если мой сосъдъ уведеть у

меня жену, то эти зло, а если я уведу у него жену, то это добро", авторт говоритт о примъненіи ея вт области національных интересовт, упоминаетт обт испанцах и португальцах и заявляетт, что, "вникая вт древнюю исторію, мы учимся быть справедливыми. Но именно это не на руку нашим испанцам: они требуютт изгнанія изученія древней исторіи изт школы или, по крайней мпрт, ея сокращенія вт пользу новой, особенно испанской исторіи…" Намекнувт затьми, что подъ испанцами понимаются русскіе и предоставляя догадываться, кого онт разумпетт подт португальцами, авторт гововить: "чего только не требуютт отт школьнаго преподаванія исторіи! Оно должно насадить духъ патріотизма, духъ... другой, третій, четвертый. Боюсь, однако, что изт всьх этих древонасажденій ничего путнаго не выйдетт, "око" же исторіи окажется при этомт окончательно вышибленнымт".

Въ началѣ тотъ же методъ—всячески производитъ впечатлѣніе сумбура; конечно, никто по умѣлому резюме моего критика не пойметь, причемъ тутъ готтентоты, испанцы, португальцы и древняя исторія, и какимъ образомъ, вникая въ эту послѣднюю, мы учимся быть справедливыми. А затѣмъ, напустивъ достаточно туману, онъ прибѣгаетъ къ другому своему орудію—передержкѣ.

Передержка № 1: рецензентъ скрываетъ и здѣсь (см. выше глава IX), что я критикую не существующій строй преподаванія, а только имѣющійся въ виду нѣкоторыми, угрожающій намъ съ ихъ стороны. А между тѣмъ, это ясно сказано во вступительныхъ словахъ (стр. 87): "именно теперь исторической истинѣ, этому оку исторіи, какъ его называетъ Полибій, угрожаетъ сильнѣйшая опасность".

Передержка № 2: рецензентъ коротко и ясно заявляетъ: намекнувъ затъмъ, что подъ испанцами понимаются русскіе, и предоставивъ догадываться, кого онъ разумъетъ подъ портучальцами"...

Здѣсь опять то значительное покрякиванье, которое я на основаніи своего знакомства со всѣмъ складомъ натуры г. Искаріотова, съ ручательствомъ за безошибочную правильность толкую слѣдующимъ образомъ: "Гмъ... понимаете? Подъ португальцами-то разумѣются поляки. Авторъ—полякъ и католикъ;

какъ онъ выше (см. гл. VI) занимался скрытой католической пропагандой, такъ онъ здъсь подъ дымкой проводить полонофильскія тенденціи. Итакъ, videant consules!" И consules viderunt.

Настоящую свою защиту я веду не передъ г. Искаріотовымъ и его консулами, а передъ русскимъ обществомъ, въ глазахъ котораго я нимало бы не проигралъ. — я это знаю, если бы я открыто сознался: да, я дъйствительно имълъ въ виду поляковъ и готтентотскую мораль тъхъ изъ русскихъ, которые, возмущаясь по поводу насилій польскихъ властей надъ русскими въ Галиціи, въ то же время защищаютъ еще большія насилія русскихъ властей надъ поляками въ Царствъ Польскомъ; я увъренъ, что русское общество, нимало неповинное въ этихъ насиліяхъ, меня бы вполнъ одобрило. Но я не хочу утверждать, чего не было. Въ началъ своего разсужденія — всякій непредубъжденный читатель съ этимъ согласится—я подъ испанцами и португальцами никого опредъленно не разумълъ; это была для меня просто этнографическая алгебра, также какъ въ томъ же разсуждени варлисты и республиканцы—политическая алгебра, своего рода a+b. Только ниже (стр. 88) со словъ "но, въдь, наши испанцы..." это "наши испанцы" получаетъ у меня опредъленное значеніе; подъ ними я дъйствительно разумъю кого-то... но кого?

"Русскихъ", ръшительно заявляетъ г. Искаріотовъ, — и по обыкновенію передергиваетъ. Въ самомъ дълъ, подумайте, какой бы получился абсурдъ, если бы предложенное имъ ръшеніе заинтересовавшаго его х'а было правильно. Въдъ тогда, вставляя значеніе этого х'а въ приведенную имъ фразу, мы получили бы слъдующее: "русскіе требуютъ изгнанія древней исторіи изъ школы..."; но въдъ ясно, что, если бы русскіе этого требовали, то ихъ требованіе давно было бы уважено, такъ какъ въ Россіи русскіе, полагаю я, сопротивленія бы не встрътили. Да и гдъ у меня дано понять, что испанцы—русскіе? "Намекъ", который мой критикъ имълъ въ виду, гласитъ у меня такъ (стр. 89): "Впрочемъ, господа, вы, конечно, давно поняли, что я говорю здъсь объ испанцахъ только потому, что они живутъ далеко и т. д. Нътъ, вернемся домой!" Отсюда слъдуетъ только одно: тъ, которыхъ я разумѣю подъ

"нашими испанцами", находятся у насъ дома—вотъ и все. Но кого же, еще разъ, разумъю я подъ ними?

Кого? - Васъ, г. Искаріотовъ, и всю вашу черную артель. Васъ и всъхъ тъхъ, которые требуютъ искаженія исторической истины въ угоду націонализму и партійности; небольшую, къ счастью, но очень усердную кучку нестолько педагоговъ, сколько чиновнковъ и публицистовъ. Ихъ мненій я наслышался въ комиссіи покойнаго Н. П. Богольпова и начитался на столбцахъ нъкоторыхъ газетъ. Прекрасно помню, какъ одинъ изъ нихъ, когда кто-то протрубилъ похоронный маршъ классической школь, воскликнуль: "Слава Богу! теперь выкинуть національный флагь! "Это-именно ть, которые недовольны нынышнимъ научнымъ духомъ преподаванія исторіи въ гимназіяхъ, гдѣ таковой есть, и въ университеть, -- между тымъ какъ этотъ духъ находить себъ защитниковъ въ громадномъ большинствъ русской интеллигенціи и, за единичными жалкими исключеніями, во всёхъ профессорахъ исторіи всёхъ русскихъ университетовъ.

#### XVII.

Сдёлавъ свое дёло, г. Искаріотовъ преподносить мнѣ въ назидание выписку изъ книги Лексиса "Die Reform des höheren Schulwesens in Preussen", спеціально изъ вошедшей въ этотъ сборникъ статьи Neubauer'a, преподавателя въ Галле, подъ загл. Der Unterricht in der Geschichte (стр. 227—240); онъ, очевидно, убъжденъ, что г. галльскій преподаватель для меня, петербургскаго профессора, долженъ быть подавляющимъ авторитетомъ. Выписка заимствована изъ стр. 228 сл., гдф говорится о цёли преподаванія исторіи. Въ началь, читая ее, я недоумъвалъ, относится ли мой критикъ къ ней съ одобреніемъ, или нътъ. Страшное слово "соціальный" встръчается въ ней четыре раза; авторъ говоритъ о "соціальной" задачъ преподаванія исторіи, требуеть, чтобы оно внушало ученикамъ "чувство участія въ особенности также къ нижнимъ слоямъ народа, что въ тъсномъ смыслъ именуется соціальнымъ чувствомъ... " Могу представить себъ, какой анаоемъ подверглись бы со стороны рецензента мои лекціи, если бы я развиваль въ

нихъ подобныя мысли! Помните, съ какою простью онъ набросился на меня за то, что я, будто бы, предлагаю слушателями взбираться на высокую гору, имя ей—"соціальный вопроси"? Нейбауеръ уже не будто бы, а подлинно рекомендуеть ученикамъ это восхожденіе; что же, отчего г. Искаріотовъ забылъ здѣсь свой припѣвъ: хорошія наставленія для гимназистовъ!?

Отчего? Оттого, что онъ — г. Искаріотовъ, очень просто. Оставимъ въ сторонѣ эту искаріотовщину и перейдемъ къ сути дѣла. А суть дѣла очевидно заключается для г. Искаріотова въ дальнѣйшемъ разсужденіи Нейбауера съ его заключеніемъ: "преподаваніе исторіи... должно пробудить въ ученикѣ глубокое чувство долга и безпредѣльной преданности своему народу", "должно воспитать и укрѣпить любовь и преданность къ монархіи" (переводъ не мой). Въ этихъ словахъ рецензентъ, повидимому, усматриваетъ противорѣчіе съ вышеизложенными мною взглядами.

Скажу безъ обиняковъ: это противоръчіе есть, и притомъ довольно ръзкое А такъ какъ 1) книга Лексиса, насколько мнъ извъстно, у насъ не получила каноническаго значенія какъ мърило ортодоксальности, и 2) Нейбауеръ, какъ умственная величина, не является для меня авторитетомъ—то я могу возражать противъ означенной выписки на общихъ основаніяхъ и могъ бы требовать отъ своего рецензента, чтобы и онъ возражалъ мнъ на общихъ основаніяхъ и не пытался побить меня постороннимъ авторитетомъ, признавать который я вовсе не обязанъ.

Ставлю вопросъ ребромъ: желательно ли, чтобы преподаваніе исторіи пробуждало въ ученикъ любовь къ тому народу, къ которому онъ принадлежить, къ тому государственному строю, при которомъ ему придется дъйствовать? Отвъчаю: да, желательно,—и увъренъ, что всъ здравомыслящіе люди безъ различія партій въ этомъ принципіально утвердительномъ отвътъ со мною согласятся. Въдь любовь, настоящая разумная любовь, не должна быть слъпой, не должна закрывать своихъ глазъ на недостатки любимаго предмета, напротивъ: она учитъ насъ ихъ видъть и внушаетъ намъ желаніе ихъ исправленія.

Итакъ, повторяю: да, это желательно. Весь вопросъ въ томъ, какъ этого достигнуть; здъсь начинается разногласіе между

мною съ одной стороны и г-дами Нейбауеромъ и Искаріотовымъ съ другой.

Дъйствительно, какъ этого достигнуть? У покойнаго боярина Бермяты было на этотъ счетъ— если върить его біографу Островскому — очень простое средство: "издать приказъ". Да, конечно; издать приказъ, чтобы преподаваніе исторіи внушало ученикамъ патріотическія и върноподданническія чувства. Такъ полагаетъ и Нейбауеръ: "Представляя исторію націи въ ея неразрывной связи съ исторіей королевскаго дома, внушая ученикамъ безъ навязчивости и прикрасъ, но съ теплотой любовь къ личности нашихъ королей и очерчивая ихъ дъятельность въ различныхъ областяхъ, преподаваніе исторіи должно воспитать и укръпить любовь и преданность къ монархіи". Итакъ, господа преподаватели, вотъ вамъ инструкція <sup>1</sup>); извольте ею руководиться — и результаты не заставятъ себя ждать.

Да, разумъется; но какіе? А вотъ какіе.

1) Карьеризмъ у преподавателей. Отъ нихъ требуютъ, чтобы ихъ чувства выливались въ опредъленную форму; несомнънно, что это требованіе куда легче будетъ исполнить Реганамъ и Гонерильямъ, чъмъ Корделіямъ. И вотъ Реганы и Гонерильи обласканы начальствомъ; для нихъ — одобрительные отзывы, награды, повышенія; мало-по-малу всѣ лучшія преподавательскія мъста заполняются людьми безъ убъжденій, патріотами и гражданами словъ... Выражусь яснъе: инструкція, регламентирующая патріотическія чувства преподавателей, будетъ невыносима для искреннихъ патріотовъ. Искренняя любовь стыдлива; она возмущается, когда отъ нея требуютъ того, что она съ радостью готова была исполнить добровольно. Замъчательное психологическое чутье Шекспира съ особенною яркостью сказалось въ той чертъ, на которую я намекнулъ только что: та

<sup>1)</sup> Въ свою бытность въ Германіи и спеціально въ Пруссіи лѣтомъ истекшаго (1904) года я воспользовался случаемъ, чтобы навести въ прусскомъ педагогическомъ мірѣ справку о возникновеніи столь рискованной инструкціи. Мнѣ было отвѣчено вотъ что: "Это разсужденіе было вставлено по личному желанію императора Вильгельма II (которому вся книга посвящена); для насъ опо тягостно, и нашь единственный исходъ—игнорировать его и поступать такъ, какъ мы поступали до сихъ поръ". И это мнѣ было сказано въ самомъ вѣрноподданническомъ округѣ Пруссіи.

самая Корделія, которая съ такимъ жаромъ говорить о своей любви къ отцу въ позднѣйшихъ сценахъ—смущенно молчитъ тамъ, гдѣ онъ приказываетъ ей о ней говорить. "Что дѣлатъ Корделіи? Любить и молчать". То же будеть и здѣсь. Издайте приказъ, чтобы преподаватели исторіи внушали ученикамъ чувства любви къ отечеству и царю; что будутъ дѣлать искренніе патріоты? Любить и молчать.

2) Инквизиторство у контролирующей власти. Не забудемъ, что искренніе патріоты-это ть, которые любять прежде всего будущность своей страны; но чемъ светле, чемъ прекраснье они представляють себь этоть идеаль будущаго, тымь жгучье будеть обида, вызванная извращениемъ этого идеала въ прошломъ и настоящемъ. Искренній другь способенъ не только съ жаромъ похвалить за дъло, но и съ горечью упрекнуть тоже за дъло; въ этомъ его отличіе отъ льстеца. Теперь представимъ себѣ контролирующую власть съ инструкціей въ рукѣ на урокахъ исторіи, все подгоняющей къ своему инквизиторскому трафарету; каковы будуть ея отзывы? "Преподаватель Шульцъ излагаеть исторію картофельной войны не съ прусской точки зрънія"; "преподаватель Мюллеръ недостаточно почтительно относится къ личности Фридриха-Вильгельма Ш"—а затъмъ, какъ водится: доносы по начальству, выговоръ, переводъ (Strafversetzung) въ померанское захолустье, отставка.

Итакъ, карьеризмъ у преподавателей, инквизиторство у контролирующей власти—и все-таки худшее еще впереди. Это

3) Недовъріе у учениковъ. Въ этомъ пора бы убъдиться, особенно намъ, благо этотъ опытъ обощелся намъ очень дорого. Ученики, особенно старшихъ классовъ, — очень ревниво относятся ко всякимъ воздъйствіямъ на ихъ чувства; всегда они, сознательно или инстинктивно, ставятъ преподавателю вопросъ: "да самъ-то ты по убъжденію говоришь?" — Почему всякія оппозиціонныя ученія, даже самыя несостоятельныя, такъ сочувственно воспринимаются учениками? Потому что ученики знаютъ: "говоря намъ это, учитель рискуетъ своею карьерой — значитъ, онъ убъжденъ". Внутренніе критеріи правды доступны немногимъ; большинство замъняетъ ихъ внъшними: "правда — это то, за что человъкъ готовъ пострадать". — Теперь представимъ себъ, что пламенное патріотическое изложеніе является

исполненіемъ инструкціонныхъ правиль; результатомъ будеть чувство: "излагая исторію именно такъ, учитель способствуеть своей карьеръ". Остальное, кажется, ясно.

Итакъ, если я отношусь отрицательно къ *требованію*, чтобы преподаваніе исторіи внушало ученикамъ патріотическія и гражданскія чувства, то не потому, чтобы я считалъ этотъ *результат* нежелательнымъ, — совершенно напротивъ, — а потому, что я въ оцѣнкѣ предлагаемаго средства держусь истиной психологіи Шекспира и Островскаго, а не лубочной гг. Бермяты, Нейбауера и Искаріотова.

Но если это средство не годится, то какое же годится? Какъ достигнуть того, чтобы преподаваніе исторіи внушало ученикамъ здравыя патріотическія и гражданскія чувства?

Отвъчу: никакт. Отъ начальства зависить лишь устраненіе препятствій, которыя лишають эмоціональную часть преподаванія главнаго залога ея вліянія на умы—добровольности; остальное будеть зависьть отъ личности преподавателя. Требовать отъ него можно только того, что касается интеллектуальной части его преподавательской работы—а именно, чтобы онъ держался въ преподаваніи строго научнаго духа, духа правдивости и справедливости; а затъмъ— съйте съмена правды и въруйте, что они дадутъ урожай добра.

Или, повторяя тѣ заключительныя слова моей лекціи, за которыя на меня такъ ополчился мой критикъ: если бы дѣло зависѣло отъ меня, я, какъ выросшій на античности человѣкъ, сказалъ бы скромно, но рѣшительно: "преподаваніе исторіи должно насаждать духъ правдивости и справедливости а затѣмъ... поставилъ бы точку".

#### XVIII.

Отвътиль ли я г. Искаріотову? — Я вовсе не хотъль ему отвъчать. Я хотъль, во-первыхь, освътить ть пункты изъ мо-ихъ разсужденій, которые подали поводь къ его заключеніямь; я хотъль, во-вторыхь, освътить его самого и въ его лицъ ту черную артель, которая является такой же язвой для нашей государственной жизни, какой... но объ этомъ "какой" еще придется поговорить. Самъ г. Искаріотовъ — лишь иллюстрація;

его яркость, въ качествъ таковой, обусловливается тъмъ, что его доносъ въ данномъ случать увънчался полнымъ успъхомъ: онъ хотълъ убить мою книгу гдъ слъдуеть—и онъ ее убилъ. Этимъ доказано, что онъ долженъ быть признанъ еще болъе талантливымъ и умнымъ представителемъ своей черной артели, нежели г. Богдановичъ—того другого, параллельнаго учрежденія.

А затымь оставимь его и обратимся къ ней самой, къ этой черной артели. Что должны мы, прежде всего, подъ нею разумъть? Бюрократію?—Не въ моихъ нравахъ нападать на того, на кого нападають всь; рыцарское правило Лессинга "über wen alle herfallen, der hat vor mir Ruhe" стало давно однимъ изъ девизовъ моей жизни. Нътъ, она не есть бюрократія, но она въ ней заключается и задаетъ ей тонъ; задаетъ до того, что тотъ особый привкусъ, который слышится въ словъ "бюрократія", та особая интонація, съ которой оно произносится, должна быть поставлена въ счетъ ей. — Люди, кричащіе нынъ "долой бюрократію!", имъють въ виду, конечно, бюрократическій принципъ; но азарть, съ которымъ они это кричать, объясняется тымь, что каждый изъ нихъ ассоціируеть его съ какимъ-нибудь ему спеціально извъстнымъ и ему спеціально ненавистнымъ Искаріотовымъ. Безъ бюрократіи мы, разумъется, никогда не обойдемся; но ей слъдуетъ самой позаботиться о томъ, чтобы какъ можно скорбе и полнбе выдблить изъ себя черную артель, какъ организмъ выдъляеть вредныя для его жизни вещества. Вы знаете, какъ нъмцы переводять русское слово "чиновникъ"? А воть какъ: der Tschinownik. Но почему же такъ? Вѣдь у нихъ есть свое слово: der Beamte! А потому, что это слово, совпадая съ нашимъ по представленію, не совпадаеть съ нимъ по сопровождающему это представление чувству: того привкуса черной артели, который слышится въ нашемъ словъ, въ томъ нъмецкомъ нътъ. Ла и мы это сознаемъ. Какъ переводимъ мы нъмецкое слово der Beamte? А воть какъ: "должностное лицо". Мы предпочитаемъ прибъгнуть къ неуклюжему перифразу, чтобы только выдёлить привкусь черной артели.

Угодно поставить вопросъ объ отношении черной артели къ античности? Онъ потерялъ свою актуальность съ тъхъ поръ какъ "пошла новая порода чиновниковъ", съ тъхъ поръ какъ

черная артель, изв'єрившись въ античности, сняла съ нея свой черный ореоль. Но это, конечно, не лишаеть его интереса, и въ книг'є, озаглавленной "древній міръ и мы", его постановка вполн'є ум'єстна, такъ какъ черная артель, къ сожалічнію, отчасти еще "мы".

Отношеніе черной артели къ античности опредъляется ея лозунгомъ, гласящимъ такъ: "долой правду, долой таланть, да здраствуетъ выживаніе худшихъ—коррупціонный подборъ!"

"Долой правду" — конечно, понимая ее въ нашемъ наччномъ смыслъ, согласно которому правдой признается то, что доказано; а вирочемъ, у этихъ господъ имъется своя правдата самая, которую я выше назваль бюрократической. Въ чемъ же она состоить? А воть въ чемъ-начиная съ самаго простого случая: если обозначить буквой а чинъ одной изъ спорящихъ сторонъ, а буквой b—чинъ другой, то формула a-bбудеть выражать собой въ точности то, что я назваль бюрократической правдой. Это, повторяю, самый простой случай; осложненія получатся тогда, когда a-b=0. Туть вступають въ дъйствіе разные посторонніе факторы, какъ-то: протекція, оговоръ, разныя формы заискиванія, а кое-гдъ, въ медвѣжьихъ углахъ провинціи, какъ говорятъ—и взятка. Соотв'єтственно осложняется и формула. Такъ, обозначая протекцію буквой р, мы получимъ, дълая ее коэффиціентомъ, величину ра... или пожалуй, правильные будеть возвести a въ степень  $p, a^p \dots$  ныть, я вижу, съ помощью гимназическаго курса алгебры задачи не ръшить, туть высшая математика нужна.

Нътъ, серьезно. Ни одна бюрократія, понятно, не обходится безъ бюрократической дисциплины, и формула a-b=npaвda примъняется болѣе или менѣе вездѣ; разница между честной бюрократіей и черной артелью состоитъ, однако, въ томъ, что тамъ превосходительный a чувствуетъ отвътственность своего положенія и старается отожествить a-b съ научной правдой, здѣсь же—нѣтъ. Иллюстраціей того пріема можетъ служить слѣдующій анекдотическій случай. Какой-то поручикъ, зная, что его полковой командиръ интересуется военной исторіей, собралъ свои школьныя воспоминанія и преподнесъ ему исторію такого рода: "Когда Александръ Великій разбилъ Аннибала при Мараеонѣ…", послѣ чего командиръ оборвалъ его сухимъ

замѣчаніемъ. Herr Lieutenant, ich erkläre Ihneu hiemit dienstlich, das die Sache sich gauz anders verhalten hat. Споръбылъ рѣшенъ формулой a-b; другого рѣшенія тотъ болтунъ и не заслуживалъ; но a-b было научной правдой. Совершенно иначе смотритъ на дѣло черная артель: ея a-b не состоитъ ни въ какомъ отношеніи къ научной правдѣ. Возьмемъ г. Искаріотова. Пытается ли онъ хотъ гдѣ-нибудь выставить мои положенія какъ несоотвѣтствующія истинѣ? Нигдѣ. Всѣ его замѣчанія оказались лживыми, ихъ лживость мною доказана—а все-таки онъ имѣлъ успѣхъ, гдѣ слѣдуетъ. Почему? Потому что a-b=2.

Не менъе правды наша артель боится и талантовъ. Сравните опять критику г. Искаріотова; посмотрите, какія низкія ворота тамъ вездъ поразставлены; можеть-ли мало-мальски талантливый человъкъ черезъ нихъ пройти, не нагибаясь до потери человъческаго достоинства? Не смъй заикаться о соціальномъ вопросъ; не смъй упоминать имени Ницше; не смъй называть борьбу средствомъ къ совершенствованію; не смъй разсуждать о луковичныхъ куполахъ и т. д.; да кто же послъ этого станеть работать тамъ, гдв его работу критикують гг. Искаріотовы? Да, долой таланты, это главное. "Мнъ не таланты нужны, а люди, безпрекословно исполняющие мою волю". Здъсь мы имбемъ, въ неизбъжно карикатурномъ видъ, возобновление спора между пелагіанизмомъ и августинизмомъ, между принципомъ заслуги и принципомъ самодовлеющей благодати: черная артель горой стоить за принципъ самодовленией начальственной благодати. Талантъ? Заслуга? На что они? Человъкъ талантливый и заслуженный уже тымь нехорошь, что онь сознаеть за собою и таланть и заслугу; онь знаеть, что онь имъ обязанъ своимъ положениемъ; у него есть чувство собственнаго достоинства; онъ, однимъ словомъ, въ роли подчиненнаго неудобень: быленькихь, выдь, всякій полюбить. Ныть, мы любимь черненькихъ, гаденькихъ, скромненькихъ: они, всемъ будучи обязаны намъ, а не себъ, будуть во всемъ насъ слушаться. А выростуть-стануть и сами изъ черненькихъ черными, и нашей артели прибудетъ.

Результаты налицо. Жизнь не ждеть, задачи зрѣють— онѣ туть, онѣ требують умныхь, дѣятельныхъ, талантливыхь

исполнителей. Талантливые люди, гдѣ вы? Увы! Кадры заполнены любимчиками, черненькими; "человѣками" хоть прудъ пруди, а человѣка—ищите! Всюду низкія ворота; іерархическая лѣстница поставлена такъ, что только низкорослые могуть по ней взбираться. А жизнь не ждетъ, задачи зрѣютъ. "Долой эту лѣстницу! подавай намъ другую"—громче и громче раздается въ рядахъ общества.

Воть онъ, коррупціонный подборъ. Вы помните ярость г. Искаріотова по поводу того м'єста моей книги, гд'є о немъ говорилось? Ярость понятная: не въ бровь, а въ глазъ. Но отъ своихъ словъ я, все-таки, не отступлюсь; съ т'єхъ поръ какъ я ихъ написалъ въ 1903 г., ихъ подписала исторія—и подписала кровью.

#### XIX.

Мы уклонились отъ темы: мы хотѣли, вѣдь, освѣтить отношенія черной артели къ античности, т.-е. къ классической школѣ.—Нѣтъ, мы отъ нея не уклонились: соединяя результаты предыдущей главы съ результатами восьмой лекціи, мы получимъ самый полный, самый удовлетворительный отвѣтъ. Черная артель органически и инстинктивно ненавидитъ правдуненавидитъ таланты и стоитъ за коррупціонный подборъ; классическая школа именно при своей наилучшей постановкѣ есть школа правды, школа талантовъ и орудіе естественнаго подбора. А коли такъ, то: "нате, собаки, ѣшьте хвость!"

Съ этимъ мы, стало быть, покончили. А теперь, комбинируя нашъ третій экскурсъ со вторымъ, додумаемъ свою мысль до конца. Мы оборвали ее выше (XVIII) на половинъ, разсуждая о той черной артели, "которая является такой же язвой для нашей государственной жизни, какой"... Что же, договоримъ: "какой красная—для общественной.

Повърю вамъ, читатель, одну мысль, которую вы навърное услышите въ первый разъ: эти двъ артели, кажущіяся вамъ непримиримыми противницами, съ пъной у рта говорящія другъ о другъ—на самомъ дълъ состоять въ тъсномъ, интимномъ и прочномъ союзъ, основанномъ на общности взаимныхъ интересовъ и на одинаковой враждъ къ правдъ. Еще Аристо-

фанъ сравнилъ такую милую игру двухъ фиктивныхъ противниковъ съ движеніями людей, вдвоемъ распиливающихъ лежащее между ними на подставкъ бревно ("Осы" 634):

ξυνθέντε τὸ πρᾶγμα δύ' ὄντε ἐσπουδάχατον, χάθ' ὡς πρίονες, ὁ μὲν ἔλχει, ὁ δ'ἀντενέδωχε.

Издали кажется, что они другь съ другомъ борются, другь у друга вырываютъ пилу; а на дѣлѣ они дѣйствуютъ дружнори это дѣйствіе направлено на то, что между ними лежитъ. Разница лишь въ томъ, что наши двѣ артели сознаютъ только свою кажущуюся вражду, а своей дѣйствительной солидарности не сознаютъ; но это уже прямое дѣйствіе той гетерогеніи цълей, о которой рѣчь была выше (стр. 10), и которая не удивитъ ни біолога, ни соціолога.

А солидарность эта несомнънна: она состоитъ прежде всего и главнымъ образомъ во взаимооправданіи. Не было бы черныхъ-не было бы надобности въ красныхъ, и наоборотъ. И смотрите, какъ эта солидарность иногда у наблюдателей подымается надъ порогомъ сознанія. Красными совершено какое-нибудь особенно гнусное злодъяніе — тотчасъ является подозрвніе: а что, если его подстроили черные, чтобы доказать гдв слъдуетъ свою необходимость? Черными издано какое-нибудь особенно вредное постановленіе—тотчасъ напрашивается мысль: а что, если его внушили красные, чтобы усилить свои ряды массой недовольныхъ и добыть новыя средства къ борьбъ? Конечно, эта борьба имъетъ свои подчасъ серьезные симптомы, которые придають ей внъшній видъ искренности и сбивають съ толку тъхъ, кто не знакомъ съ принципомъ гетерогеніи цълей. Наступаетъ напряженіе, оно растетъ, усиливается; вдругъ щелкъ справа—и красный летитъ въ мъста болъе или менъе отдаленныя; щелкъ слъва—и черный отправляется въ мъста уже несомнънно отдаленныя. Потомъ напряжение ослабъваеть, наступаеть затишье, потомъ новое усиленье, новое перещелкиванье и т. д. Все это серьезно, не спорю: и тъмъ не менъе это -- лишь кажущаяся вражда. Истиное же взаимоотношеніе объихъ артелей сказывается тогда, когда добрый геній Россіи отстраняєть в черную артель от в кормила правленія, когда представитель правды, добра и разума береть власть въ руки.

Какое озлобленіе воцаряется тогда въ объихъ артеляхъ! "Онъ насъ упразднилъ!" — вричатъ черные; "онъ ослабилъ недовольство, которымъ мы питаемся! "вопятъ красные. Волненіе растетъ, кризисъ усиливается, злодъянія множатся, положеніе становится все нестерпимъе... а черные злорадствуютъ: "ну, что, голубчикъ? каково безъ насъ?" — И вотъ они, наконецъ, побъждаютъ; наступаетъ сравнительное успокоеніе, и опять начинается та же милая игра, то же перещелкиванье, въ которомъ исторія научила насъ видъть "нормальное теченіе русской государственной жизни".

Но гдѣ же выходъ изъ этого заколдованнаго круга? Гдѣ тѣ, которые одни только и могутъ освободить Россію отъ объихъ терзающихъ ее язвъ—поборники правды, добра и разума? Ла, гдѣ вы, наши друзья? Гдѣ вы—возрожденцы?

14 февр. 1905 г.

## ЭКСКУРСЪ ЧЕТВЕРТЫЙ.

## Естественно-историческій методъ и вопрось о средней школъ.

Науки храмъ, Ея друзьямъ Недостижимый въчно, Открытъ тому, Кто врагъ уму; Онъ въ немъ царитъ безпечно.

Въдьма.

(Гете, Фаустъ).

I.

Отцомъ естественно-историческаго метода считается—справедливо или нѣтъ, это другой вопросъ — знаменитый Фр. Бъконъ; несомнѣнно то, что онъ первый представилъ его всесторонній и подробный анализъ, одинаково пригодный для обѣихъ его разновидностей, наблюденія и эксперимента. Былъ ли этотъ анализъ дѣйствительно великимъ и полезнымъ дѣломъ? Маколей это оспариваетъ; но зато Дж. Стюартъ Миллъ въ своей извѣстной "Системѣ дедуктивной и индуктивной логики" (кн. ІІІ гл. 7 и сл.) воспроизводитъ, съ развитіями и примѣненіями, анализъ Бэкона, и Либихъ въ одномъ изъ своихъ извѣстнѣйшихъ сочиненій горячо благодаритъ Милля за этотъ его трудъ и даже сознается, что его собственная заслуга заключается только въ дальнѣйшемъ развитіи и примѣненіи въ

болъ спеціальныхъ областяхъ выясненныхъ въ этомъ анализъ принциповъ.

Скептическій взглядь Маколея имбеть своимь основаніемь его убъжденіе, что анализъ Бэкона является лишь анализомъ того, чёмъ мы и безъ того всё руководимся въ теченіе всего дня и даже ночью во снъ. Онъ представляетъ себъ простого человъка, желающаго узнать, отчего у него желудокъ испортился; "онъ никогда не слыхалъ о Бэконъ, но въ точномъ соблюдении изложенныхъ во второй книгъ его «Novum Organum» правилъ установляетъ факть, что причина его заболъванія—мясные паштеты. «Въ понедъльникъ и среду, разсуждаеть онь, я ихъ вль-и вследствіе боли въ животв всю ночь не спалъ» (воть-первая фигура Бэкона); «во вторникъ и четвергъ не ълъ—и чувствовалъ себя превосходно» (вторая фигура); «въ воскресенье флъ мало — и чувствовалъ легкія боли, но въ день. Рождества не ълъ почти ничего другого и едва не умеръ» (третья фигура); «водка, которую я при этомъ пиль, не можеть быть причиной — она мив никогда не вредила» (четвертая фигура). Затьмъ—заключеніе: виноваты мясные паштеты".

#### II.

Не знаю, быть можеть, сэрь Джонь дёйствительно такь разумно разсуждаеть; я съ нимъ ближе незнакомъ. Зато я знаю навёрное, что нашъ общій знакомый Иванъ Ивановичь— допуская, что дёло касается не паштетовъ, а блиновъ, коихъ онъ большой любитель,—никогда такъ разсуждать не станетъ. А будеть онъ разсуждать вотъ какъ: "Въ понедёльникъ чувствовалъ боли, да, но не отъ блиновъ, а оттого, что, соблазнившись оттепелью, не надёлъ шубы. Въ среду тоже; на обёдё у Петра Петровича сотернъ былъ подозрительный. Въ воскресенье чуть Богу души не отдалъ— видно, пломбиръ повредилъ. А блины—вещь хорошая".

Наша жизнь была бы раемъ, а не жизнью, если бы мы въ ней чаще руководились естественно-историческимъ методомъ: съ его воцареніемъ исполнилась бы и завътная мечта древняго міра—возвращеніе дъвы-Правды въ нашу земную обитель. Но въ томъ-то и бъда, что мы, если и руководимся имъ, то тогда только, когда наши симпатіи и антипатіи не подсказали намъ заранъе нашего ръшенія; во всъхъ же случаяхъ послёдняго разряда — а они преобладають — колющій глаза научный методъ за непригодностью бракуется, и является на сцену б. ч. другой, вольно-риторическій, какъ я позволиль бы себъ его назвать, имъющій своимъ основаніемъ выписанный въ заголовит девизъ гетевской въдьмы. Выгородить во что бы то ни стало предметь нашей симпатіи, обвинить во что бы то ни стало предметь нашей антипатіи — воть наше стремленіе, и всякія соображенія, служащія этой цёли, всякіе извороты, всякія натяжки и передержки признаются законными. Появляется ораторъ, защищающій предметъ нашей симпатіи, мы ему хлопаемъ; появляется другой, неотразимыми доводами доказывающій, что наша симпатія пошла по ложному путимы недовольны; слышится ропоть, шиканіе. Но воть выступаеть третій, возражающій второму; его возраженіе построено по силлогизиму фигуры "чижикъ въ лодочкъ", тъмъ не менъе мы ему восторженно аплодируемъ; онъ — герой вечера, и печать въ своемъ отчеть о нашемъ засъдани не преминеть подчеркнуть, что "софизмы г-на В. встретили надлежащій отпорь со стороны г-на С., который въ блестящей ръчи доказалъ" и т. д.

Да, было бы недурно, если бы естественно-историческій методъ дъйствительно примънялся нами въ жизни; но до этого еще очень и очень далеко.

#### III.

Мало кому, я думаю, извъстно, что его мнимый отепъ серьезно мечталъ объ его примъненіи также и въ вопросахъ воспитанія. "Философы-моралисты", говоритъ онъ въ своей книгъ De augmentis" (кн. VII гл. 3), "должны бы постараться опредълить, какія фактическія дъйствія имъютъ различныя системы воспитанія—путемъ поощренія опредъленныхъ наклонностей, путемъ изученія опредъленныхъ книгъ, путемъ вліянія среды, соревнованія и подражанія— на нравственный складъ людей. Тогда мы могли бы надъяться, что намъ удастся уста-

новить, какая изъ нихъ самая пригодная для сохраненія и возстановленія нравственнаго здоровья". Конечно, примѣненіе естественно-историческаго метода въ области соціальныхъ наукъ, къ которымъ принадлежитъ также и педагогика, сопряжено, вслѣдствіе сложности наблюдаемыхъ явленій, со значительными трудностями; эти трудности однако не вліяютъ на правильность дѣлаемыхъ заключеній, если только изслѣдованіе велось съ надлежащей тщательностью. Не забудемъ, что число случаевъ, подлежащихъ нашему наблюденію, очень велико, а при этой многочисленности сложность каждаго отдѣльнаго случая перестаетъ быть помѣхой правильности заключеній.

Цъль настоящей статьи—показать, какимъ образомъ естественно-историческій методъ могь бы быть примінень къ різшенію вопроса о средней школь. Моя задача, такимъ образомъ, чисто методологическая: я хочу установить не ръшеніе вопроса, а только путь, который можеть привести къ его ръшенію. Этотъ путь—спішу это оговорить—не единственный; но онъ отличается отъ прочихъ своею сравнительной легкостью и удобопонятностью, будучи въ то же время вполнъ солиднымъ и надежнымъ. Я былъ бы, поэтому, очень благодаренъ Ивану Ивановичу, если бы онъ удостоилъ мою статью своего вниманія; результать выйдеть во всякомь случав благодетельный. А именно: или онъ одолветь ее — тогда онъ убъдится, что практикуемый имъ вольно-риторическій методъ ръшительно непригоденъ къ решенію подлежащаго обсужденію вопроса; или онъ ее, за трудностью и скукой, не одолбеть — тогда онъ убъдится хоть въ томъ, что ръшение этого вопроса вообще не его ума дъло, такъ какъ всъ другіе пути, повторяю, много труднее намечаемаго злесь.

#### IV.

Требуется опредвлить пригодность или непригодность такъ назыв. классическаго образованія, т.-е. такого, составною частью котораго является изученіе древнихъ языковъ. Пригодность— для чего? Скажемъ, въ видахъ упрощенія задачи—для успѣшнаго прохожденія университетскаго курса (это—не единственное назначеніе средней школы, но все же то, въ которомъ

ея вліяніе легче контролировать). Допустимъ теперь, что намему наблюденію подлежать исключительно бывшіе воспитанники классическихъ гимназій, проходящіе курсы высшихъ наукъ въ университеть: тогда наиболье удобнымъ способомъ для рышенія задачи будеть такъ назыв. "методъ сопровождающихъ измѣненій", формула котораго гласитъ у Милля такъ: "явленіе, измѣняющееся, когда особеннымъ образомъ измѣняется другое явленіе, состоитъ съ этимъ явленіемъ въ причинной связи". Отсылая читателя за разъясненіями и подробностями къ Миллю, перехожу непосредственно къ конкретному случаю.

Какъ извъстно, программа нашихъ гимназій подверглась въ 1890 г. существеннымъ измъненіямъ; эти измъненія имъли своею цѣлью, главнымъ образомъ, ослабить преподавание древнихъ языковъ (остальные результаты реформы менъе важны). Теперь надзежить установить, изменился ли после этой реформы умственный уровень университетской молодежи, и если да, то въ какомъ направленіи. Для этого следуеть обратиться въ отдъльные факультеты съ запросомъ, сталъ ли контингенть ихъ слушателей удовлетворительные или меные удовлетворителенъ послъ происшедней реформы. Вопросъ этотъ слъдуетъ предложить всъмъ факультетамъ; но, разумъется, отрицательный отвъть историко-филологическихъ факультетовъ. вследствіе ихъ гораздо большей связи съ древними языками и литературами, быль бы гораздо менъе знаменателенъ, чъмъ если бы физико-математические и медицинские факультеты установили ухудшеніе состава своихъ слушателей за последніе годы.

Замѣчу, — хотя это уже выходить за предѣлы поставленнаго вопроса — что въ случаѣ отрицательнаго отвѣта, не слѣдуеть торопиться осужденіемъ реформы 1890 г. Возможно вѣдь: 1) что она достигла своей цѣли въ области тѣхъ предметовъ, преподаваніе которыхъ было усилено на счетъ преподаванія древнихъ языковъ и 2) что уменьшеніе умственной работы, послѣдовавшее за ослабленіемъ преподаванія древнихъ языковъ, выгодно отозвалось на физическомъ развитіи молодыхъ людей. По первому пункту получается рядъ вопросовъ, подлежащихъ отдѣльному разсмотрѣнію: стала ли молодежь религіознѣе прежняго? стала ли она лучше говорить и писать

по-русски? и т. д. По второму пункту самое лучшее — просмотръть отчеты университетскихъ врачей о состоянии здоровья студентовъ до и послъ реформы, съ обращениемъ особаго вниманія на процентъ нервныхъ заболъваній.

Не безынтересны извороты Ивана Ивановича по отношенію къ нашей задачь. Когда ему приводить данныя, говорящія за отрицательный результать реформы-онъ презрительно смъется и говорить: "значить, для полученія идеальнаго состава студентовъ - естественниковъ следуетъ пичкать гимназистовъ исключительно древними языками!"—Нътъ, Иванъ Ивановичъ, вовсе не значить. Вы забываете, что нашъ методъ дъйствителенъ только въ области наблюденія; для гипотезъ же, въ родъ вашей, онъ намъ достаточнаго основанія не даетъ. Приведу примъръ. Производя наблюденія надъ дыханіемъ животнаго при нормальномъ и при уменьшенномъ процентъ кислорода въ воздухъ, я имъю основаніе сказать, что оно въ первомъ случав находится въ лучшихъ условіяхъ, чёмъ во второмъ; но это не даеть вамъ права высмёять мой выводъ, говоря: "значить, для полученія идеальныхь условій следуеть окружигь животное однимъ только кислородомъ!"

#### V.

Выше мы имѣли дѣло съ "методомъ сопровождающихъ измѣненій"; къ счастію, мы имѣемъ возможность воспользоваться также и "соединеннымъ методомъ совпаденій и различій", формулу котораго даетъ третье правило Милля. Оно гласитъ такъ: "если два или болѣе случаевъ, въ которыхъ наступаетъ данное явленіе, имѣютъ общимъ только одно обстоятельство, между тѣмъ какъ два или болѣе случаевъ, въ которыхъ оно не наступаетъ, ничего общаго не имѣютъ, кромѣ отсутствія этого обстоятельства,—то это обстоятельство, образующее единственное различіе между обоими родами случаевъ, является причиной или дѣйствіемъ того явленія".

Чтобы воспользоваться этимъ методомъ, мы должны имъть:
1) группу юношей, различныхъ по происхожденію, характеру
и т. д. и имъющихъ только одно общее качество—именно то,
что они кончили классическую гимназію; 2) группу юношей,

ничего общаго между собой не имъющихъ, кромъ того, что они не воспитывались въ классической гимназіи, и 3) общую арену, гдв мы могли бы наблюдать твхъ и другихъ. Имвемъ ли мы всъ эти данныя? Конечно, да. Добрая часть нашей молодежи получаеть среднее образование не въ гимназияхъ, а въ реальныхъ училищахъ и въ другихъ среднеучебныхъ заведеніяхъ безъ древнихъ языковъ; общею ареной для тъхъ и другихъ юношей являются технологические и другие высшие техническіе институты, число которыхъ, къ сожальнію, все еще не соотвътствуетъ потребности страны. Здъсь-то и должны быть производимы наблюденія. Следуеть обратиться къ руководителямъ всёхъ упомянутыхъ высшихъ техническихъ заведеній съ запросомъ, которая изъ объихъ группъ — классики или не классики — съ наибольшимъ успъхомъ проходитъ въ нихъ курсъ: сравнительно большая успъшность прохожденія курса и будеть тъмъ "явленіемъ", причина котораго подлежитъ установленію.

При этомъ, однако, не слъдуетъ ограничиться результатомъ пріемныхъ экзаменовъ или даже перваго курса: необходимость включить въ область наблюденія все время ученія студентовъ вытекаетъ изъ опыта, часто производившагося и еще недавно удостовъреннаго проф. Куссмаулемъ. "Я не разъ имъть случай", — пишеть этоть корифей медицинской науки въ l'epmanin (Badische Landeszeitung, 7 апръля 1900), — "обучать въ клиникахъ бывшихъ воспитанниковъ реальныхъ гимназій и т. п. учебныхъ заведеній, и постоянно замізчаль, что было гораздо труднъе ввести ихъ въ пріемы медицинскаго мышленія, особенно-научить ихъ діагностическому заключенію, чімь ихъ гуманистически образованныхъ товарищей. Другіе мои бывшіе коллеги по страсбургскому университету сдълали тотъ же опыть. При этомъ мнъ вспоминается, что мнъ сказалъ 40 лътъ назадъ Юстусъ Либихъ по поводу разговора о значеніи гуманистической подготовки для медиковъ и натуралистовъ. Совмъстныя занятія въ лабораторіи убъдили его, что практиканты, поступившіе къ нему со свидътельствомъ зрълости гуманистическихъ гимназій, вначалъ отставали отъ другихъ, получившихъ болъе реалистическую подготовку (напр., отъ опытныхъ и ловкихъ фармацевтовъ, поработавшихъ уже въ аптекарскихъ лабораторіяхъ), но въ концѣ концовъ опережали ихъ и дѣлались болѣе полезными ассистентами, чѣмъ они".

Но одно — Либихъ и Куссмауль, другое — Иванъ Ивановичъ: его отношеніе къ нашей задачѣ поражаетъ своею странностью. Онъ силится установить какое-нибудь другое различіе между обѣими группами, чтобы его объявить причиной "явленія", о которомъ идетъ рѣчь, и находитъ его — какъ бы вы думали, въ чемъ? Въ бѣлой и черной кости. (Замѣчу въ скобкахъ, такъ какъ это къ естественно-историческому методу касательства не имѣетъ,—что это утвержденіе не только фактически не вѣрно, но и совершенно не къ лицу Ивану Ивановичу, которому, какъ убѣжденному либералу, не слѣдовало бы прохаживаться на счетъ черной кости. Но, можетъ быть, онъ думаетъ, что для благой цѣли можно слегка и поретроградничать—простится, дескать. А можетъ быть, онъ и вовсе ничего не думаетъ).

#### VI.

Самымъ положительнымъ изъ всёхъ своихъ методовъ Милль считаетъ второй, "методъ различій", формула котораго гласитъ (въ сокращенномъ видѣ) такъ: "если случай, въ которомъ данное явленіе наступаетъ, и случай, въ которомъ оно не наступаетъ, отличаются другъ отъ друга только однимъ обстоятельствомъ, имѣющимся въ первомъ и не имѣющимся во второмъ,—то это обстоятельство и естъ причина явленія". Иванъ Ивановичъ утверждаетъ, что классическая система (т.-е. древніе языки) виновата въ огромномъ процентѣ "неудачниковъ", "загубленныхъ жизней" и т. д. среди гимназистовъ; примѣнимъ къ этому утвержденію методъ различій.

Есть у насъ среднеучебныя заведенія съ древними языками; есть и другія, которыя, при столь же серьезной постановк'в преподаванія, отличаются отъ первой отсутствіемъ древнихъ языковъ, это—реальныя училища. Если бы теперь оказалось, что процентъ неудачниковъ только въ первыхъ высокъ, во вторыхъ же низокъ,—то, при схожести прочихъ условій, можно бы было д'вйствительно считать доказаннымъ, что въ неудачникахъ

виноваты древніе языки; если же проценть въ обоихъ типахъ средней школы окажется приблизительно одинаковымъ, то ясно, что причину этого общаго явленія слѣдуетъ искать въ общемъ условіи (напр., въ серьезной постановкѣ преподаванія), а не въ такомъ, которое отличаетъ одинъ типъ отъ другого.

Вообще Иванъ Ивановичъ въ своихъ разсужданіяхъ о классическомъ образованіи исправно забываеть, что добрая треть нашей интеллигентной молодежи получаетъ образованіе въ реальныхъ училищахъ, и сплошь и рядомъ обвиняетъ гимназію въ такихъ явленіяхъ, которыя общи ей и съ реальнымъ училищемъ и со всякой другой порядочной школой. Спеціально вопросъ о неудачникахъ имъетъ еще другую, соціальную сторону (выше стр. 135); но ея я теперь, за непримънимостью къ ней естественно-историческаго метода, не касаюсь.

#### VII.

Еще одинъ примъръ. Иванъ Ивановичъ называетъ классическую систему "гасительницей души". Этотъ выводъ, добытый съ помощью вольно-риторическаго метода согласно девизу въдьмы, требуется провърить съ помощью метода естественно-историческаго.

Въ выводъ Ивана Ивановича заключаются три отдъльныхъ утвержденія: 1) что при поступленіи въ классическую гимназію у объектовъ нашего наблюденія души имъются; 2) что при оставленіи ими гимназіи таковыхъ въ наличности не оказывается; 3) что въ ихъ исчезновеніи виновата именно классическая система (т.-е. древніе языки), а не другія свойства гимназіи.

Первое положеніе въ доказательствъ не нуждается, и я привелъ его только ради логической полноты.

Второе положеніе равносильно утвержденію, что оставляющая гимназію молодежь (т.-е. молодежь университетская) неспособна къ такимъ дъйствіямъ, для которыхъ требуется "душа": такъ, въ области частной жизни — къ поддержкъ матери, товарища, къ безкорыстному исканію знаній, а въ области общественной жизни — къ отклику на народныя нужды во время эпидемій, недородовъ и т. д. При этомъ допускается, во избъ

жаніе абсурда, что Иванъ Ивановичъ употребилъ слово "душа" въ нравственномъ смыслъ, а не въ смыслъ религіозномъ (по коему она, будучи безсмертна, гашенію не подлежитъ) или психологическомъ (по коему она, будучи тожественна съ непрерываемостью сознанія, равнымъ образомъ при наличности сознанія не можетъ считаться угасшей).

Хотя Иванъ Ивановичъ, узнавъ объ этомъ логическомъ послъдствии его утвержденія, поспъшитъ благородно ретироваться, тъмъ не менъе мы, ради той же логической полноты, должны разсмотръть и третье положеніе. Туть примънимъ "методъ различій", т.-е. Иванъ Ивановичъ обязанъ доказать, что исчезновеніе души, наблюдаемое въ гимназіяхъ, не наблюдается въ то же время въ другихъ среднеучебныхъ заведеніяхъ. Разумъется, доказать это и подавно невозможно, и потому все положеніе должно быть признано принадлежащимъ къ тъмъ "жалкимъ словамъ", назначеніе которыхъ — внести мракъ и путаницу въ дъло, болъе всего нуждающееся въ свъть и ясности.

### VIII.

Я привелъ четыре примъра примъненія естественно-историческаго метода въ ръшснію вопроса о средней школь, —изъ нихъ два въ положительномъ, два въ отрицательномъ смыслъ: въ первыхъ двухъ случаяхъ нашъ методъ помогалъ намъ находить правильные пути, въ последнихъ двухъ-помогалъ обличать неправильность ложныхъ путей. Стоить ли доказывать, что я съ объихъ точекъ зрънія могъ привести лишь образчики? Область изследованія обширна и обильна; она обнимаеть не одну только Россію, а весь районъ европейско-американской цивилизаціи, обнимаетъ не только последнія десятилетія, но и всю исторію нашей культуры. Если добытые на почвъ Россіи результаты подтверждаются — путемъ примѣненія методовъ "совпаденія" и "различій" — результатами на почвѣ всего пріобщеннаго къ нашей культуръ міра, если методъ "сопровождающихъ измѣненій обнаруживаеть для всей многовьковой исторіи западной цивилизаціи знаменательный параллелизмъ между интенсивностью классического образованія и интенсивностью умственной культуры вообще — то можно будеть, думается мнѣ, признать надежность добытыхъ изъ столь громаднаго эмпирическаго матеріала выводовъ.

Моя задача — позволю себь на этомъ настаивать — заключалась въ томъ, чтобы доказать примънимость естественноисторическаго метода въ означенной области; ръшать съ его помощью вопрось о средней школь я не брался. Конечно, я не считаю нужнымъ скрывать отъ читателя своего убъжденія. добытаго путемъ многолътняго примъненія нашего метода. а убъждение это — 1) что идеалъ классическаго образования самый совершенный изъ всъхъ намъченныхъ по сіе время идеаловъ образованія, 2) что даже дійствующая у нась вы Россіи классическая школа, несмотря на ея крупныя несовершенства (которыхъ я никогда не оспаривалъ), все-таки является, какъ орудіе умственной культуры, наиболье совершеннымъ изъ существующихъ у насъ типовъ, и 3) что классическая школа представляеть изъ себя, именно вследствіе своего духовнаго, чуждаго всякой ремесленности 1) характера, безконечно совершенствуемый, подвижной и отзывчивый въ требованіямъ современности типъ. Но, разумъется, это — мое убъжденіе, доказательствъ котораго (они наполнили бы пълую книгу) я здъсь не привелъ, и я покорнъйше прошу читателя отличать тъ положенія, которыя я постарался доказать, отъ техь, доказывать которыя я здёсь и не пытался.

Въ заключение два слова о метолъ.

Я назваль его "естественно-историческимь" потому, что онь обыкновенно такъ называется, и Бэконъ съ Миллемъ выяснили его на заимствованныхъ изъ естественныхъ наукъ примърахъ. Его научное имя, однако, "методъ чистой индукціи", и его примънимость далеко не ограничивается естественно-исторической областью. Примъняется онъ и въ филологіи во всъхъ ея отрасляхъ, не исключая и латинскаго синтаксиса;

<sup>1)</sup> Мий очень жаль, что у насъ нить другого слова, выражающаго требуемое понятіе безъ обиднаго намека на почтенную отрасль человическаго труда: слова, которое соотвитствовало бы иймецкому слову Banausentum, взятому съ греческаго, но получившему съ легкой руки Бисмарка право гражданства въ Германіи.

въ области соціально-политическихъ наукъ исторія Бокля является однимъ изъ самыхъ изв'єстныхъ прим'єровъ его прим'єненія. Очень желательно его введеніе и въ высшую педагогику, въ видахъ противод'єйствія одной изъ опасн'єйшихъ язвъ учебнаго д'єла—педагогическому авантюризму.

26 ноября 1900.

# экскурсъ пятый.

## О чтеніи судебныхъ річей Цицерона въ гимназіи.

Меня упрекають въ томъ, что я ищу новыхъ путей красноречія, пренебрегая известными; но я открыто заявляю, что я своимъ ораторскимъ значеніемъ, буде оно есть и поскольку оно есть, обязанъ не мастерскимъ риторовъ, а широкимъ ристалищамъ Академіи.

Цицеронъ.

 $M_{M}$ . гг.  $^{1}$ ).

Какъ извъстно каждому изъ насъ, ни одна область человъческихъ знаній не подвергалась и не подвергается въ такой мъръ набъгамъ воинствующаго дилеттантизма и невъжества, какъ именно та наука, во имя которой мы собрались сегодня сюда — педагогика. Отчего это такъ — объ этомъ нътъ надобности распространяться теперь; самый же фактъ, о которомъ я говорю, столь несомнъненъ и вмъстъ съ тъмъ прискорбенъ для тъхъ, кого онъ заставилъ страдать, что имъ вполнъ оправдывается и узаконивается недовъріе, съ которымъ педагоги-спеціалисты относятся къ совътамъ, исходящимъ не изъ ихъ эсотерическаго круга. Будь среди самозванныхъ совътчиковъ въ области педагогики менъе невъждъ, или преподноси они свои откровенія въ менъе назойливой и заносчивой формъ — тогда, конечно, можно было бы требовать отъ педагоговъ-спеціали-

<sup>1)</sup> Реферать, читанный въ С.-Петербургскомъ и Кіевскомъ отдѣленіяхъ Общества классической филологіи и педагогики.

стовъ, чтобы они внимали имъ безъ предубъжденія, помня объ извъстномъ изреченіи Плинія, что "нътъ столь скверной книги, чтеніе которой не приносило бы хоть нъкоторой пользы"; но при нынъшнемъ положеніи дълъ нельзя удивляться тому, что это предубъжденіе существуеть, что спеціалисты, прежде чъмъ удостоить своего вниманія автора новаго совъта или предложенія, спрашивають о тъхъ данныхъ, которыя уполномочивають его выступить съ этимъ совътомъ или предложеніемъ— о томъ, однимъ словомъ, что греческіе реторы назвали бы его афоррій.

Я, съ своей стороны, признаю это требование вполнъ законнымъ и подчиняюсь ему тъмъ охотнъе, что выяснение этой ффорий можеть въ значительной мъръ выяснить и суть того, что я имъю предложить. Моя афорий двойная: представляя на судъ преподавателей-спеціалистовъ планъ реформы, которую по моему мненію было бы желательно ввести въ гимназическое чтеніе судебныхъ рѣчей Цицерона, я основываюсь отчасти на тъхъ данныхъ, которыми меня снабдила моя довольно продолжительная, чисто филологическая дъятельность въ области эксегезы Цицерона, отчасти же и на тъхъ, которыми я обязанъ своей практической діятельности, какъ университетскій преподаватель. Вполнѣ сознаю недостаточность этой квалификаціи для обсужденія вопроса, им'вющаго предметомъ спеціально-гимназическую педагогику; но въдь я требую для себя не ръшающаго, а только совъщательнаго голоса, а для такового, подагаю я, достаточно и указанной сформу.

Позволю себъ, однако, не желая выносить соръ изъ избы, ограничиться здъсь моими наблюденіями, какъ филолога. Свою ръчь я поведу издалека, умалчивая до поры до времени о томъ положеніи, которое я намъренъ доказать; это необходимо для того, чтобы это положеніе не показалось слишкомъ неожиданнымъ и ръзкимъ.

I.

Въ ту глубокую старину, къ которой мы относимъ начала государственной жизни народовъ, былъ составленъ словесный, не писанный, сводъ законовъ, опредъляющихъ отно-

шенія отдёльныхъ единицъ другъ къ другу и къ высшей единипъ. Мы знаемъ въ настоящее время, что составление этого свода не было последствиемъ "соціальнаго договора", какъ полагали раньше-такой договорь заставляль бы предполагать у договаривающихся наличность вачествъ, которыя могли явиться лишь какъ результать ихъ государственной жизни—а что онъ быль дань народамь свыше въ силу того обаянія, которое имъла въ ихъ глазахъ религія. Такъ дъло обстояло у евреевъ, эллиновъ, римлянъ; вездъ государственный уставъ былъ дътищемъ религіи, вездъ fas породило jus. Вслъдствіе такого своего происхожденія и правовыя нормы народовъ пользовались въначаль той же неприкосновенностью, какой требуеть для себя религія; никакого другого толкованія, кром'є буквальнаго, он'є не допускали, jus было понимаемо исключительно какъ summum jus.—Но вотъ человъческая мысль проснулась и окръпла; она могла и должна была потребовать для себя участія въ примънени права; спрашивалось, въ какое отношение станетъ она къ тому, что эллины называли оптоу, т.-е. къ точно и определенно формулированнымъ правовымъ нормамъ, обязательнымъ въ своемъ прямомъ, буквальномъ смыслѣ для тѣхъ, кто ихъ принялъ. Въ этомъ отношении народы ношли каждый своей дорогой. У евреевъ мысль безоговорочно преклонилась передъ рутом и покорилась ему; раввины изощряли свою сообразительность, чтобы создать, какъ они выражались, "изгородь вокругъ закона"; благодаря ихъ усиліямъ, образовался современемъ такъ называемый талмудъ, и къ еврейскому праву стало примънимо слово Лукреція:

caput a coeli regionibus ostendebat, Horribili super aspectu mortalibus instans.

У эллиновъ, напротивъ, человъческая мысль, вольная и мятежная въ сознаніи своей юношеской силы и отваги, стала съ самаго начала во враждебныя отношенія въ рутбу; признавая священный въ глазахъ народа авторитетъ законодателя, который ея нимало не стъснялъ, она отказывалась пониматъ данныя имъ нормы въ ихъ буквальномъ смыслъ и требовала, чтобы толкователи доискивались его мысли и воли, лишь несовершеннымъ образомъ выраженной въ избранныхъ имъ сло-

вахъ. Такъ-то со времени геніальнаго иниціатора этого направленія—мы имбемъ основаніе считать таковымъ Орасимаха Халкедонскаго—толкователямъ приходилось считаться съ двумя дъйствительностями вмъсто одной; былъ выставленъ великій юридическій дуализмъ, выражаемый словами рутом жад біймога давшій современемъ родственный дуализмъ justum et aequum. Не мудрено, что въ началъ дъйствие этого дуализма было преимущественно разрушительнаго характера, изъ объихъ дъйствительностей одна, бутбу, стояла на виду у всъхъ, въ форм'ь старинныхъ письменъ на священныхъ скрижаляхъ; она, сверхъ того, имъла за собой традицію, а съ ней и симпатіи всьхъ тьхъ, которые считали себя и, быть можетъ, были устоями государства. Другая действительность, бейуога, покоилась въ могилъ вмъсть съ тъми, кому она приписывалась; вызванная оттуда, она блуждала призракомъ среди людей, пугая тъхъ, кто обладалъ не особенно сильнымъ духомъ. Задачею поборника биаусіаς было оживить эту призрачную дійствительность, влить въ нее свою кровь, сдълать такъ, чтобы она потеряла все страшное для людей и плъняла ихъ своей силой, свъжестью, красотой. Того, кому удавалось это чудо, эллины называли рустор; способность творить его называлась є́тторихі, — была ли она искусствомъ, или наукой, или простымъ умфніемъ, объ этомъ древніе долго спорили.

Ея родителями были, какъ мы видъли, суровый законъ и вольная мысль; неудивительно, что она пошла скоръе въ мать, чъмъ въ отца. А такъ какъ общественная этика была въ силу традиціи на сторонъ послъдняго, то она обратилась къ той сторонъ души человъка, которая одна только и могла служить противовъсомъ его нравственнымъ чувствамъ — къ его эстетическимъ потребностямъ. Реторика стала настоящей территоріей прекраснаго; здъсь впервые законы прекраснаго были оформлены и изучены; отсюда требованіе красоты — я разумъю реторическую, т.-е. сознательную красоту — распространилось на всъ прочія проявленія человъческой жизни, не исключая ея послъдняго проявленія — смерти.

Въ силу сказаннаго ясно, что построенная на нравственныхъ началахъ философія должна была отнестись отрицательно въ реторикъ; Платонъ, ея первый и главный представитель,

предалъ анаеемъ и Орасимаха (въ Государствъ), и Горгія. Но современемъ, когда юношеская отвага реторики уступила мъсто болъе спокойному настроенію, взаимныя отношенія улучшились. Съ одной стороны реторика поняла, что, имъя своею цълью πειθώ и своимъ объектомъ человъческую душу, она не можеть обойтись безъ психологіи, а слъдовательно, безъ философіи; съ другой стороны и философія, получивъ благодаря Аристотелю энциклопедическій, универсальный характеръ, не могла обойти своимъ вниманіемъ эстетику и, слъдовательно, реторику. Плодомъ этого сліянія была руториху Аристотеля; съ этихъ поръ въ реторикъ уже не два, а три элемента: къ юридическому и собственно реторическому, т.-е. эстетическему, прибавился философскій.

Къ сожаленію, сліянія этихъ трехъ элементовъ въ одномъ лицъ не произошло; примыкая къ философіи, реторика отдълилась отъ юриспруденціи. Самъ Аристотель, принимая реторику подъ свое покровительство, отнесся крайне недружелюбно къ ея юридическому элементу и, следовательно, къ судебному краснорѣчію; онъ даже упраздняеть его, ставя требованіе, чтобы стороны ограничивались представлениемъ однихъ такъ называемыхъ πίστεις ἄτεγνοι, т.-е. свидѣтельскихъ показаній и грамоть, законодатель же формулироваль свои постановленія такъ полно и ясно, чтобы подведение факта подъ законъ не представляло ни малъйшей трудности; позднъйшіе философы, въ особенности стоики, отнеслись къ судебному красноръчію болъе доброжелательно, но, не будучи юристами, не могли его разработать, какъ надлежало. Такимъ образомъ, въ эпоху Аристотеля происходить роковой для греческаго краснорьчія расколъ въ реторикъ; одинъ лагерь составляютъ реторы-юристы, другой — реторы-философы; нарождается и третья категорія реторы-невъжды.

Но воть настала пора для греческой образованности завосвать весь мірь, вступивь въ знаменательный для исторіи человъчества союзь съ римской силой. Къ счастью для римскаго красноръчія, учителемъ римлянъ былъ реторъфилософъ (или, върнъе, философъ-реторъ) — стоикъ Панэтій. Я говорю: къ счастью, такъ какъ изъ трехъ элементовъ, вошедшихъ въ составъ высокой реторики—какъ я позволю себъ называть ее—

юридическій быль римлянамъ наименье нуженъ; наименье нуженъ потому, что они могли прибавить его отъ себя. Панятій сталь душой той блестящей плеяды римлянъ, которую мы привыкли называть Сципіоновымъ кружкомъ; его учениками были, прямо или косвенно, Сципіонъ Младшій, Лелій, оба Сцеволы, ораторъ Крассъ, а заттьмъ и ученикъ Сцеволъ и Красса—Цицеронъ. Важность указаннаго факта очевидна: сліяніе трехъ элементовъ высокой реторики, которое не могло состояться на почвъ Эллады, состоялось само собой въ Римъ. Отсюда слъдуетъ, такъ какъ ръчи Красса не дошли до насъ, несомнънный выводъ—что Цицеронъ является для насъ единственнымъ представителемъ высокой реторики.

#### Π.

Причина того сліянія заключалась, какъ было замѣчено выше, въ томъ, что Панәтій, учитель римлянъ, былъ философомъ-реторомъ: но, конечно, эта внѣшняя и случайная причина не могла быть единственной. Ученіе Панэтія не нашло бы себѣ почвы въ Римѣ, если бы внутреннія условія римской жизни и спеціально — такъ какъ рѣчь идетъ о судебномъ краснорѣчіи — римскаго судопроизводства сложились менѣе благопріятно. Благопріятность условій римскаго судопроизводства заключалась:

- 1) Въ томъ, что судъ допускалъ представительство, какъ потериввшей стороны, такъ и подсудимаго, въ самыхъ широкихъ размврахъ. Только благодаря этому представительству, котораго не знала Греція, могло вообще появиться судебное краснорвчіе въ смыслв высокой реторики.
- 2) Вътомъ, что пренія происходили устно. Нечего и говорить, что защитникъ, подающій свою защиту въ видѣ писаннаго mémoire коронному судьѣ какъ это было въ новой Европѣ въ эпоху инквизиціоннаго процесса не можеть претендовать на имя оратора.
- 3) Въ томъ, что судили npucsжные стало быть, неспеціалисты, а не судьи-юристы  $\hat{1}$ ). Рѣчь, произнесенная передъ

<sup>1) &</sup>quot;Всякому, мало-мальски знакомому съ бытовыми условіями судебной д'ятельности, изв'єстно, какая громадная разница между судоговореніемъ

спеціалистами, всегда сама будеть им'ть спеціальный характерь; общіе взгляды, психологія, реторика—все это отходить на задній плань, главную роль играють ссылки на статьи законовь, на responsa prudentium, на res judicatae.

- 4) Въ томъ, что римскій судъ не зналь такъ называемыхъ обязательныхъ (или законныхъ) доказательствъ, признавая за судьями полную свободу въ оцинкъ приводимыхъ сторонами обвинительныхъ и защитительныхъ соображеній. Только такой "судъ совъсти" можетъ дать оратору возможность вполнъ развернуться; гдъ судъ направленъ на установленіе не матеріальной, а лишь формальной истины, гдъ приговоръ судьи зависитъ не отъ его убъжденія, а отъ наличности данныхъ, требуемыхъ неумолимой "теоріей доказательствъ" (law of evidence) тамъ судебное красноръчіе играетъ довольно жалкую роль.
- 5) Въ томъ, что суды происходили публично въ присутствіи народа. Глѣбъ Успенскій въ одномъ своемъ разсказѣ не то въ шутку, не то серьезно доказываетъ, что настоящій энциклопедисть это крестьянинъ; въ самомъ дѣлѣ можно сказать, что умственно развитый, но не получившій спеціальнаго образованія человѣкъ всегда склоненъ къ энциклопедизму. Вотъ почему слушатели Цицерона были столь благодарной публикой для представителя высокой реторики <sup>1</sup>); рѣчъ судебная (т.-е. юридическая) по содержанію, философская по духу и реторическая по формѣ должна была болѣе всего плѣнять ихъ.

Отсюда слѣдуетъ, что высокая реторика въ области римскаго судопроизводства не могла пережить тѣхъ судебныхъ

при участи или без участія присяжных засѣдателей. Насколько въ первомъ случаѣ стороны оживляются, видя передъ собой горячо интересующихся дѣломъ судей, настолько на коронномъ судѣ и стороны, и судъ затягиваются тиною рутивы и скучнаго ремесла. Обвинитель произноситъ «казенную рѣчь»", и т. д. Джаншіевъ, Основы судебной реформы, стр. 281.

<sup>1)</sup> Совершенно правильно замѣчаніе Vargha (стр. 47): Man hat nur zu häufig übersehen, dass der Kern der Unwiderstehlichkeit jener classischen Redner nicht etwa in geschwätziger Ueberredungskunst, sondern vielmehr darin lag, dass sie die Richter auf die Culturhöhe ihrer Zeit emporhoben und ihnen grossartige Gesichtspuncte zur Beurteilung menschlicher Individualitäten und Verhältnisse erschlossen.

порядковъ, которые были въ эпоху Цицерона; когда при императорахъ какъ разъ наиболъе благодарныя дъла — дъла уголовныя — стали все болъе и болъе переходить отъ присяжныхъ къ такъ называемымъ cognitiones extraordinariae, высокая реторика начала все болъе и болъе опускаться. Современемъ юридическій элементъ отъ нея совсъмъ отошелъ; а такъ какъ политическое красноръчіе еще ранъе прекратилось, то область реторики стала обнимать только үє́уос єπιδειχτιχόν, панегирики и т. п., для которыхъ философскій духъ былъ скоръе вреденъ, чъмъ полезенъ. Такимъ образомъ реторика одеревенъла; въ концъ концовъ отъ нея осталась только орнаментальная часть, ученіе о синекдохахъ и метониміяхъ, однимъ словомъ—наша "риторика", степень популярности которой вполнъ соотвътствуетъ ея образовательному значенію.

Вообще, чъмъ болье мы удаляемся отъ эпохи римской республики, тъмъ болъе жалкой представляется намъ картина уголовнаго судопроизводства. Подсудимый все болъе и болъе изъ стороны превращается въ предметъ суда; его неограниченное нъкогда право молчанія и защиты—палладіумъ древнеримскаго и новъйшаго судовъ-все болъе и болъе уръзывается; наконецъ, уголовное судопроизводство поздней имперіи изобрътаеть гнусный институть — пытку подсудимаго, которой суждено было лежать позорнымь пятномь на европейской цивилизаціи въ теченіе  $1^{1/2}$  тысячельтія. Нечего и говорить, что при такихъ условіяхъ не могло быть и річи о судебномъ краснорвчіи. Не допускаль его также и наивный германскій процессъ съ его клятвами сторонъ и ордаліями, а равно и инквизиціонный процессь, зам'єнившій его съ развитіемъ въ Европ'є абсолютизма. Судебное красноръчіе стало возможнымъ лишь со времени введенія преобразованнаго процесса 1)— т.-е. во

<sup>1)</sup> Реформа уголовнаго процесса континентальной Европы въ 1791 — 1864 г. называется у Vargha (стр. 625) безусловно правильно "возрожденем» состязательнаго судопроизводства" (die Renaissance des accusatorischen Processes). Вообще же юристы бывають склонны умалять эту заслугу классической древности, называя, напр., судъ присяжныхъ "твореніемъ англосаксонскаго генія"; на филологахъ лежить обязанность протестовать противъ этого недоразумѣнія и сохранить во всей неприкосновенности фактъ, что греко-римская древность была и въ этомъ отношеніи, какъ и во всёхъ другихъ, источникомъ освободительныхъ идей.

Франціи со времени революціи, въ Германіи съ 1848 г., въ Австріи съ 1850 г., а у насъ — съ 1864 г. Этотъ преобразованный процессъ далъ намъ вновь всѣ пять условій, которыя въ эпоху римской республики благопріятствовали процвѣтанію судебнаго краснорѣчія: и представительство сторонъ, и устность преній, и участіе присяжныхъ, и свободную оцѣнку доказательствъ, и гласность.

Я долженъ, однако, сдълать оговорку относительно одного западно-европейскаго государства, не принимавшаго участія въ развитіи (если это слово примѣнимо) западно-европейскаго судопроизводства; это — Англія. Здѣсь мы рано встрѣчаемъ присяжныхъ (jury) — правда, сначала въ качествѣ особаго рода свидѣтелей подсудимаго, но затѣмъ и какъ судей; рано появляется также и устность, и гласность, а съ 17 вѣка—и представительство подсудимаго. Здѣсь поэтому скорѣе всего могло появиться и дѣйствительно появилось судебное краснорѣчіе; но, конечно, оно не могло такъ свободно развиться, какъ въ древнемъ Римѣ, такъ какъ law of evidence продолжала стѣснять судебнаго оратора.

#### III.

Со всѣмъ тѣмъ, рѣчи Цицерона уцѣлѣли. Каково же было отношеніе къ нимъ публики новой Европы?

Въ эпоху гуманистовъ, говорятъ намъ, ими восхищались. Это не совсѣмъ правильно. Конечно, гуманисты-филологи не могли не благоговѣтъ передъ человѣкомъ, который писалъ полатыни такъ, какъ хотѣли бы писатъ и они, и это стилистическое увлеченіе заставляло ихъ забыть все прочее: комментаріи Мануція, Менарда, статейки Мурета свидѣтельствуютъ, какъ объ искренности, такъ и о поверхностности ихъ похвалъ. Но кромѣ гуманистовъ-филологовъ были и гуманисты-юристы— Нотомария, Passeratius и др.; не имѣя понятія объ исторіи права, они, съ Дигестами въ рукахъ, по-своему обличали нашего оратора, не признавая за нимъ права не знать того, что около 200 лѣтъ спустя зналъ Ульпіанъ. Когда, благодаря главнымъ образомъ Савиньи и нахожденію Гая, была создана исторія римскаго права, мнѣніе юристовъ о Цицеронѣ улуч-

шилось, но понять его они не могли потому, что не могли стать на реторическую точку зрѣнія. Тѣ изъ нихъ, которые были философски образованы, обладали воспріимчивостью къ этикть права; но уразумѣть, такъ сказать, эстетику права, т.-е. понять, какъ можетъ и долженъ измѣниться способъ натиска и защиты, когда ораторъ руководится, кромѣ юридическихъ, еще и эстетическими, иначе реторическими соображеніями,—этого они не могли.

Все же юристы могли по крайней мъръ читать Цицерона сознательно; филологи и этого не могли. Высокая реторика имъла содержаніемъ юридическіе вопросы, а таковые стояли и стоять внъ рубежа философскихъ факультетовъ. Оставалась форма, а съ нею и низшая реторика со стилистикой; до поры до времени пробавлялись ею — я говорю преимущественно о Германіи. Но одна только форма не согръваетъ сердца; малопо-малу стилистическое увлечение прошло и уступило мъсто чувству неудовлетворенности; неудовлетворенность повела къ протестамъ, которые стали раздаваться все чаще и чаще и имѣли, наконецъ, послъдствіемъ цълый походъ противъ Цицерона. Знаменосцемъ нъмецкихъ ученыхъ въ этомъ походъ былъ, какъ извъстно, Друманъ, хотя мелкія вылазки происходили и ранъе. Друманъ писалъ свою исторію агоніи римской республики въ то время, когда инквизиціонный процессъ, этотъ позоръ новой Европы, былъ еще въ полномъ ходу; не мудрено, что онъ судить о судебныхъ ръчахъ Цицерона съ невинностью младенца. Его приговоры, темъ не мене, остались въ силъ и послъ введенія преобразованнаго процесса, котораго филологи такъ и не замътили; послъдовавшіе за Друманомъ ученые повторяли и варіировали ихъ на всё лады; дёло дошло до того, что последній по времени историкъ римской литературы назваль Циперона "eine gefallene Grösse", торжественно констатируя такимъ образомъ неспособность свою и своихъ единомышленниковъ понять эту богатую и истинно художническую натуру, этого единственнаго представителя высокой реторики.

.... Теперь, мм. гг., я высказаль ту мысль, съ которой я боялся начать свой реферать; она гласить такь: преподаватели германскихъ гимназій, читающіе судебныя рѣчи Цицерона со

своими учениками, учатъ послѣднихъ тому, чего они сами не понимаютъ. Понять Цицерона можетъ только тотъ, кто съ юридическими познаніями соединяетъ философскій взглядъ и реторико-эстетическое чутье; тѣ же, о которыхъ я говорю, рѣдко бываютъ философами, еще рѣже знаютъ реторику—я говорю о серьезной и живой греко-римской реторикѣ, а не о презрѣнной "риторикѣ" новѣйшихъ временъ—и никогда не изучаютъ юриспруденціи. Благодаря этому, богатѣйшій кладезь общеобразовательныхъ знаній и мыслей приходитъ все болѣе и болѣе въ запущеніе; кто знаетъ, далеко ли время, когда Цицеронъ будетъ совсѣмъ изгнанъ изъ школъ.

А между тъмъ есть страна, въ которой, хотя она и не претендуеть на гегемонію въ классической филологіи, изученіе Цицерона поставлено правильно: это-та же страна, которая, какъ мы видъли, имъла счастье сохранить во всъ времена нъвоторое подобіе древне-римскаго процесса. Англичане хотя и коверкають безбожно благозвучныя слова арпинскаго оратора, но извлекають изъ него то, что можеть и долженъ извлечь образованный или стремящійся къ образованію человъкъ; путемъ юридико-реторическихъ анализовъ судебныхъ ръчей Цицерона они на практикъ изучають теорію доказательствъ и теорію возраженій, способы убъжденія и способы разубъжденія; каждый англійскій ораторъ, будь онъ адвокать, или депутать, среди своихъ учителей съ благодарностью назоветь и Циперона. Правда, вследствие замкнутости англійской жизни для нъмецкой филологической науки, и мы, преимущественно пользующіеся результатами этой науки, мало о ней узнаемъ; лишь изръдка такіе факты, какъ появленіе трехъ изданій ръчи за Клуенція съ англійскимъ комментаріемъ, обращають на себя вниманіе представителей німецкой филологіи. Неужели въ англійскихъ гимназіяхъ читается эта столь трудная въ юридическомъ отношеніи рѣчь (что она легче рѣчи за Архія, этого они, конечно, не сознають)? Да, и повидимому очень усердно... Зато какъ внушительно звучить следующая выдержка изъ біографіи одного виднаго великобританскаго д'ятеля, которую я беру изъ энциклопедического словаря: "Онъ — лордъ Брумъ (Brougham)—тщательно развивалъ свой талантъ посредствомъ изученія древнихъ ораторовъ, а также и упражненій на практикъ, и въ 1800 г. началъ свою карьеру, какъ повъренный". Мы легво понимаемъ, что такія явленія были долгое время возможны только въ Англіи; но неужели такъ должно быть всегда? Im modernen Strafverfahren, говорить Frydmann (стр. 311), gewinnen die Regeln der antiken Rhetorik wieder an Actualität; неужели филологъ континентальной Европы долженъ чуждаться жизни, въ то время какъ жизнь зоветъ его къ себъ?

Causa quae sit videtis; nunc quid agendum sit considerate.

#### IV.

У насъ гимназическое чтеніе авторовъ въ силу естественнаго хода вещей следовало и следуеть темъ нормамъ, которыя были выработаны въ теоріи и на практикъ нъмецкой педагогикой. Получивъ самъ филологическое образование въ нъмецкихъ университетахъ, я достаточно способенъ, полагаю я, опънить ту серьезную умственную выдержку, которую сообщаеть духу учащихся нъмецкій педагогическій методъ; но чтеніе Цицерона было, какъ мы видъли, сухою и мертвой вътвью нъмедкаго педагогическаго дерева, переносить которую къ намъ не годилось. Отсюда следуеть, что мы своими силами должны выработать методъ плодотворнаго чтенія Цицерона. Эта необходимость стала еще ощутительнее со времени новаго гимназическаго устава; послъ изгнанія грамматики изъ 7 и 8 классовъ — о нихъ исключительно идетъ ръчь — должна была образоваться пустота; чёмъ ее заполнить? Стилистика гимназисту почти недоступна; правда, мы можемъ перейти къ реаліямъ, къ историческаго толкованія Ииперонъ даетъ слишкомъ мало матеріала; сверхъ того, спеціально историческое толкованіе должно быть признано прямо опаснымъ, и вотъ почему. Историческихъ дъйствительностей двъ: есть исторія въ смысл'в historia и есть исторія въ смысл'в memoria; первая живеть въ книгахъ, вторая — въ умахъ и сердцахъ людей; первая всегда истиннъе, вторая часто правдивъе; съ первой имъетъ дъло историкъ, со второй - ораторъ. Кто этой важной разницы не уразумёль, тоть не имбеть права толковать Цицерона съ исторической точки зрѣнія; а чтобы уразумѣть ее, надобно знать высокую реторику.

Но вотъ выдвигается новая точка эрвнія — нравственная. Съ этой точки зрвнія одинь немецкій педагогь подвергь речи Цицерона пространному обсужденію; но увы! шемякинъ судъ лакедемонянъ надъ платейцами, о которомъ повъствуеть Оукидидь, быль идеаломь правосудія въ сравненіи съ этимъ судомъ. И здъсь появилось на сцену τὸ ἐρώτημα τὸ βραχό: кто изъ васъ-замъщанныхъ въ процессъ лицъ-оказалъ благодъянія человъчеству? А такъ какъ нашъ міръ при всъхъ его недостаткахъ не такъ еще испорченъ, чтобы благодътели человъчества имъли своимъ обычнымъ мъстопребываніемъ скамью подсудимыхъ, то результатъ получился плачевный. Впрочемъ, я туть отчасти заглядываю въ будущее: до сихъ поръ почтенный педагогъ подвергь опалъ изъ судебныхъ ръчей только Rosciaua, вторая, которую онъ изгналъ. была ръчь сенатская— Филиппика II; но по приводимымъ имъ соображеніямъ видно, что участь прочихъ уже ръшена.

Но что же остается отъ судебной рѣчи, если устранить возможность грамматическаго, стилистическаго, реальнаго и этическаго толкованій? Остается, полагаю я, судебная ръчь. А что такое судебная рѣчь Цицерона, это мы видѣли: это литературный памятникъ, юридическій по содержанію, философскій по духу, реторическій по формѣ. Мы прослѣдили исторію сліянія и исторію разложенія этихъ трехъ элементовъ, которые образовали высокую реторику; мы можемъ теперь поставить требованіе, чтобы всякій, кто берется толковать Цицерона, предварительно соединиль ихъ въ себъ. А для этого нужна прежде всего и главнымъ образомъ добрая воля.

Это касается, болье всего, того элемента, которому я отвель первое мьсто. Слово "юридическій", несмотря на геніальный починь Моммвена, продолжаеть внушать филологу какой-то суевьрный ужась; но для того, чтобы понять causas publicas Цицерона—читаются въ гимназіяхъ исключительно онь—ньть надобности вникать въ самыя таинственныя дебри римскаго права, ломать себь голову надъ различными видами облигацій и сервитутовь, надъ тонкой разницей между possessio и quasi possessio, между actio directa и actio utilis. Конечно, и это

не помъщаеть, и филологь, прочитавшій Іеринга или ознакомившійся, съ помощью хорошаго пособія, съ институціями Гая, Юстиніана или съ Дигестами, навърное не сочтеть посвященнаго этимъ занятіямъ времени потеряннымъ; но и тутъ главнымъ пріобрътеніемъ для него будеть не фактическое знаніе и не ум'вніе огорошить своих вслушателей полудюжиной мудреныхъ юридическихъ терминовъ, а скорве способность юридическаго мышленія, очень драгопънная при чтеніи судебныхъ рвчей. Прямо же къ двлу относится область уголовнаго права, 1) да и то не вся; убійство, repetundae, ambitus, vis, majestas — вотъ и все, что нужно; необходимыя же свъдънія по этой части права пріобретаются сами собой при чтеніи судебныхъ ръчей Цицерона, если только читать ихъ, какъ судебныя ръчи, а не какъ что-нибудь иное, такъ что руководства римскаго уголовнаго права—Geib'a, Rein'a, Zumpt'a, Mommsen'a — имъютъ значение лишь желательныхъ, но не необходимыхъ, подспорій. Не следуетъ забывать, что уголовное право—наиболье доступная изъ всъхъ областей юрилической науки; здёсь болёе, чёмъ гдё-либо, можетъ быть рёчь объ естественномъ, врожденномъ правъ, и въ этомъ заключается причина, почему мы такъ воспріимчивы къ уголовно-правовымъ нормамъ, почему мы такъ легко усваиваемъ условія и огра-

<sup>1)</sup> Никому не сов'тую читать скверную брошюру Niemeyer'a (увы, директора кильской Gelehrtenschule) über den Process gegen A. Cluentius Habitus (1871); но все-таки она имфетъ нъкоторое значение какъ превосходный образецъ той durch keinerlei Sachkenntnis getrübte Unbefangenheit des Urteils (какъ выразился одинъ нѣмецкій публицисть), которая со времени Друмана стала модой по отношенію къ Цицерону. Скамандръ попалъ на скамью подсудимыхъ за то, что въ его рукахъ "былъ вахваченъ ядъ", заготовленный для отравленія Клуенція; какъ онъ, такъ и его патровъ Фабрицій были осуждены единогласно. Нимейеръ считаетъ ихъ невиновными, замычая (стр. 7), dass das Verbrechen der Vergiftung nicht nur nicht zur Ausführung gelangte, sondern auch in einem so frühen Stadium der Ausführung entdeckt und vereitelt wurde, dass auch von den dasselbe notwendig vorbereitenden Handlungen keine einzige perfect ward. 3a 470 me, спрашивается, были они осуждены? Дело въ томъ, что по римскому уголовному праву (lex Cornelia) dolus, сказывавшійся въ venenum habere, наказывался такъ же, какъ и само дъйствіе (умышленное veneno occidere). Объ этомъ можно было справиться въ Дигестахъ XLVIII 8, 3; но легче было, разумъется, критиковать зря.

ниченія наказуемости и такъ трудно ихъ забываемъ, почему, наконецъ, эта отрасль права—и только она—завоевала себъ даже область беллетристики, создавъ такъ называемые уголовный романъ и уголовную драму.

Нъсколько труднъе родственная и еще болъе необходимая область угодовнаго судопроизводства; въ счастью, условія нашей жизни сложились такъ, что усвоить себъ хоть нъкоторыя познанія по этой части сделалось долгомъ не только всякаго филолога, но и всякаго мыслящаго человека. Всякій полноправный тражданинъ россійскаго государства исправляеть повинность присяжнаго засъдателя; правда, законъ, налагая на него эту повинность, не требуеть отъ него никакихъ другихъ данныхъ, кромъ тъхъ умственныхъ и нравственныхъ вачествъ, которыя предполагаются у каждаго правоспособнаго человъка; но туть уже врожденная каждому мыслящему человъку пытливость заставить его поинтересоваться окружающей его обстановкой, спросить себя и другихъ, откуда взялся этотъ обвинительный акть, что онъ собою представляеть, какія обстоятельства предшествовали преданію обвиняемаго суду, почему у подсудимаго есть адвокать, а у потеривышаго — нъть, почему свидътелей приводять къ присягъ, а подсудимаго — нътъ, и т. д. Мнъ кажется, выяснение всъхъ этихъ вопросовъ для мыслящаго человъка-предметъ простой душевной потребности; иначе онъ будеть чувствовать себя какь бы покинутымь въ неизвъстномь лъсу. Правда, все это пока только — русское уголовное судопроизводство; но воть нашъ присяжный засъдатель возвращается къ своимъ занятіямъ и принимается за Цицерона. Какъ тутъ не постараться выяснить себв и довольно существенное различіе, и еще болье существенное сходство между римскимъ и русскимъ судопроизводствомъ? Кто не призадумается надъ такими знаменательными фактами, какъ тотъ, что подсудимый и здёсь, и тамъ признается стороной съ неограниченнымъ правомъ молчанія и защиты; или тоть, что и здісь и тамъ участь его зависить оть вердикта присяжных в засъдателей, а не приговора короннаго судьи; или тотъ, что и здёсь и тамъ признание его виновнымъ является результатомъ свободной оцънки доказательствъ, при полномъ отсутствіи обязательности той или другой ихъ категоріи? Какъ, съ другой стороны, не

отмътить, что v римлянъ потерпъвшій имъль представителя своихъ интересовъ, а у насъ онъ его не имъетъ; что у римлянъ пренія предшествовали следствію, а у насъ принять обратный порядокъ; что у насъ следствіе открывается чтеніемъ обвинительнаго акта, а у римлянъ изложение дъла лежало на обязанности представителя сторонъ? Какъ не спросить себя, какое вліяніе эти различныя отъ нашихъ условія должны были имъть на характеръ ръчей? Могу заявить на основании опыта, что отвъты получаются интересные. Что же, отсюда слъдуеть, значить, что читающій Цицерона должень ознакомиться съ римскимъ уголовнымъ судопроизводствомъ? Да, слъдуетъ несомнънно; но слъдуетъ также, что это трудъ легкій, интересный и благодарный. Правда, безъ постороннихъ пособій туть не обойтись—Цицеронъ въ своихъ ръчахъ предполагаетъ порядки судопроизводства извъстными — и на русскомъ языкъ я никакого пособія указать не могу, если не считать перваго тома "исторіи адвокатуры" Стоянова, который, однако, развиваеть только одну сторону римскаго процесса. Зато могуть быть названы руководства Geib'a (d. rom. Criminalprocess), Zumpt'a (d. Criminalproc. d. röm. Rep.), Poiret (Essai sur l'éloquence judiciaire à Rome pendant la république), изъ которыхъ въ особенности послъднія двъ 1) вполнъ хорошо оріснтируютъ читателя-неюриста въ интересующей насъ области.

Еще менъе затрудненія представляеть второй, философскій элементь. Что онъ играеть не маловажную роль въ краснорьчіи Цицерона, доказывается, независимо отъ нашего историческаго очерка, еще и словами самого оратора, который заявляеть въ своемъ сочиненіи отаtor, вообще очень любопытномъ въ этомъ отношеніи (§ 12): fateor me oratorem, si modo

<sup>1)</sup> Правда, для сочиненія Роігет придется сдёлать довольно существенную оговорку. Во-первыхъ, онъ нерёдко опибается въ изложеніи юридической стороны своего вопроса; во-вторыхъ, онъ страдаетъ маніей обобщенія единичныхъ случаевъ (тёмъ более, если они пикантны), такъ что картина получается неверная. При всемъ томъ онъ по характеру изложенія доступнев Zumpt'а и можетъ быть рекомендованъ для перваго ознакомленія съ вопросомъ.—Въ настоящее время (1905) всехъ затмилъ Моммзенъ своимъ Römisches Strafrecht (1899); это — грандіозный трудъ, вполнѣ достойный своего великаго автора; все же онъ для неюриста значительно труднѣе вышеназванныхъ.

sim aut etiam quicunque sim, non ex rhetorum officinis, sed ex Academiae spatiis exstitisse: съ другой стороны совершенно ясно, что для чтенія ръчи за Сестія нужна другая философія, чъмъ для чтенія Тимея Платона или Метафизики Аристотеля. Та философія, которой проникнуто Ципероново красноржчіе, какъ тъло проникнуто кровью, отъ главныхъ артерій доказательствъ и возраженій до крайнихъ разв'єтвленій отд'єльныхъ loci, до мельчайшихъ троповъ и фигуръ, сводится къ двумъ, обязательно извъстнымъ каждому филологу дисциплинамъ — къ логикъ и психологіи, причемъ даже эта послъдняя предстаетъ передъ нами не въ строго научной формъ, а въ формъ той житейской философіи, которую мы находимъ также въ уголовныхъ романахъ Достоевскаго. Такимъ образомъ и здёсь требованіе, которое Цицеронъ ставить къ своимъ толкователямъ, состоить въ простомъ sapere aude. Онъ самъ не быль философомъ-спеціалистомъ: плоды уроковъ, которые онъ бралъ у Филона и Антіоха, Федра и Зенона, Діодота и Посидонія, заключались гораздо болье въ общефилософскомъ склань ума, чъмъ въ положительныхъ знаніяхъ; но этотъ философскій складъ ума легко замътенъ для внимательнаго и надлежаще-подготовленнаго читателя на каждой страницъ его ръчей: въ логически ли выдержанномъ построеніи доказательствъ и возраженій, или въ психологически разсчитанномъ ихъ порядкъ, въ склонности ли видьть общую идею въ единичныхъ явленіяхъ, avocare (какъ онъ самъ выражается от. 45) controversiam a propriis personis et temporibus, или въ столь же несомивнной склонности вдумываться въ душу замѣшанныхъ въ дѣлѣ лицъ и производить то, что называется нын' психологическимъ анализомъ.

Итакъ, Цицеронъ былъ и юристомъ, и философомъ; отчего же, могутъ насъ спросить, и юристы, и философы относятся къ нему большею частью недоброжелательно? Оттого, во-первыхъ, что онъ былъ и тѣмъ, и другимъ, а его судьи бываютъ или тѣмъ, или другимъ; но, во-вторыхъ и главнымъ образомъ, оттого, что онъ былъ еще кромѣ того реторомъ въ смыслъ вышеописанной высокой реторики, что у него и философскія, и юридическія соображенія должны были считаться съ требованіями красоты, для того, чтобы въ результатѣ полу-

чился не наборъ мыслей, а рѣчь, т.-е. художественное цѣлое. Ознакомиться съ этими требованіями, т.-е. съ эстетикой краснорѣчія, долженъ поэтому всякій мыслящій читатель и толкователь Цицерона. Для этого есть два метода; во-первыхъ, теорія—т.-е. изученіе одного или нѣсколькихъ изъ сохранившихся намъ руководствъ древней реторики: Аристотеля, т. наз. Корнифиція, Цицерона, Квинтиліана. Гермогена, причемъ комментаріемъ можетъ служить извѣстная книга Volkmanu'a; во-вторыхъ, практика, т.-е. реторическій анализъ рѣчей Цицерона. Который изъ этихъ двухъ методовъ предпочтительнѣе — вопросъ праздный: оба они безусловно необходимы.

Вотъ, стало-быть, въ чемъ заключается новое требованіе, которое Цицеронъ ставить къ своимъ толкователямъ... хотя, право, я затрудняюсь даже назвать это требованіемъ. Въ самомъ дѣлѣ, что же именно требуется? "Реторическій анализъ" рѣчей Цицерона, т.-е., другими словами, сознательное ихъ чтеніе; затѣмъ, изученіе законовъ краснорѣчія, т.-е. другими словами облегченіе той умственной работы, которой потребовало бы сознательное чтеніе само-по-себѣ. Мы справедливо считаемъ чтеніе "Поэтики" Аристотеля обязательнымъ для всѣхъ, кто занимается греческой (или какой бы то ни было) драмой; будемъ же послѣдовательнымъ для всѣхъ, кто толкуетъ Цицерона.

Скажу болье; умъ свъжій, пытливый и дъятельный этимъ не уловольствуется. Конечно, пріятно сказать себъ, что понимаешь того, съ къмъ имъешь дъло, т.-е. что можешь его мърить его же мърой; но еще пріятнъе сказать себъ, что можешь мърить ее слмое, эту его мъру, мърой общей и въчной. Законы красноръчія были выведены эмпирическимъ путемъ изъ готовыхъ образдовъ, а не наоборотъ: самъ Цицеронъ говоритъ намъ (de or. I, 146) non esse eloquentiam ex artificio, sed artificium ex eloquentia natum. А если такъ, то и въ этихъ законахъ, помимо индивидуальнаго и случайнаго, должны содержаться общія и въчныя начала; отдълить одни отъ другихъ, полагаю я, стоитъ; какъ же это сдълать? Такъ же, какъ мы это дълаемъ въ прочихъ случаяхъ — путемъ сравненія. Мы должны сравнивать древнюю теорію съ нашей теоріей, древнюю практику съ нашей практикой. Послъднее не предста-

вляеть никакихъ затрудненій. Всв мы бываемъ присяжными и прислушиваемся, поэтому, съ тъмъ напряженнымъ вниманіемъ, котораго требуетъ отъ насъ, помимо всего прочаго, наша присяга, къ рѣчамъ прокурора и адвокатовъ. Правда, не каждому удается слышать при этомъ корифеевъ русскаго красноръчія; но зато эти корифеи — Кони, Спасовичъ и др. — сдълали свои лучшія річи доступными всей интеллигентной публикі тімь. что издали ихъ въ особыхъ сборникахъ. Если же вто предпочитаетъ оставаться на почвъ романскаго красноръчія, разсчитывая при этомъ — что вполнъ основательно — получить болье точекъ соприкосновенія, то къ его услугамъ корифеи французской адвоватуры: Lachaud, Jules Favre, Гамбетта, съ которыми можно завести знакомство, - правда, поверхностное. - по тъмъ образцамъ, которые стоять въ общедоступной и по цънъ (3 фр.), и по содержанію внигь J. Reinach'a "L'éloquence française" (Парижъ, 1894). — Нъсколько труднъе вопросъ о теоріи. Теоріи русскаго судебнаго красноръчія не существуеть 1), чъмъ и объясняется жалкое положение этого последняго-я говорю, разумъется, не о корифеяхъ, которыхъ выручаетъ врожденный имъ таланть, а объ адвокатахъ средней руки, издёлія которыхъ давно возбудили бы сътованія публики, если бы эта послъдняя имъла понятіе о томъ, чъмъ должно быть истинное краснорвчіе. Есть руководства на иностранныхъ языкахъ Berryer, Leçons et modèles d'éloquence judiciaire; Whately, Elements of rhetoric 1873 [есть нъмецкій переводъ Hildebrand'a подъ загл. Grundzüge der Rhetorik]; Schall u. Boger, Vorschule der gerichtlichen Beredsamkeit; Frydmann, Systematisches Handbuch der Vertheidigung; Vargha, Die Vertheidigung in Straf-

<sup>&#</sup>x27;) Существующее въ русскомъ переводѣ Унковскаго (Москва, 1863) сочинение Миттермайера "Руководство къ судебной защитѣ по уголовнымъ дѣламъ" (Anleitung zur Verteidigungskunst im deutschen Strafprocess, 4 Aufl., Regensburg 1845) не можетъ, разумѣется, считаться руководствомъ русска го судебнаго краснорѣчія. Книга Л. Владимірова "Ученіе объ уголовныхъ доказательствахъ" (Харьковъ 1882 сл.) обнимаетъ лишь часть — правда, очень существенную — интересующей насъ области; нельзя, сверхъ того, не пожалѣть — притомъ не только въ интересахъ нашего, но и въ интересахъ его дѣла, о томъ, что онъ обратилъ такъ мало вниманія на греко-римскую теорію сулебнаго краснорѣчія.

sachen; Ortloff, Die gerichtliche Redekunst) 1), къ которымъ и приходится прибъгать. Вообще, новъйшая реторическая теорія отличается отъ древней гораздо болье своими дидактическими пріемами, чъмъ своимъ содержаніемъ; древняя теорія теряется въ частностяхъ, современная—въ общихъ взглядахъ; древняя, будучи добыта эмпирически, боязливо цъпляется за практику, современная старается подчинить практику себъ; древняя мъстами слишкомъ откровенна, современная часто неискрення 2). Но въ этомъ, пожалуй, особаго вреда нътъ; ознакомившись надлежащимъ образомъ съ той и другой, читатель безъ труда найдетъ средній, върный путь.

<sup>1)</sup> Изъ названныхъ здёсь сочиненій я изучиль послёднія три; боле всьхъ заслуживаеть рекомендаціи, на мой взглядь, сочиненіе Vargha. Во-первыхъ, читатель найдеть здёсь достаточно подробную исторію уголовнаго процесса у цивилизованных в народовъ отъ древитичкъ до новтишихъ временъ (правда, съ однимъ важнымъ пробъломъ: русскій уголовный процессъ оставленъ авторомъ въ сторонъ); во-вторыхъ, авторъ менъе прочихъ своихъ собратьевъ гръщить неискренностью и вообще, по занимаемой имъ относительно правъ защиты позиціп, болье всьхъ приближается къ древней теоріи. - Фридманъ усвоиль себъ совершенно превратное представленіе о мнимомъ всемогуществъ римскаго государства, забывая, что правило nullum crimen sine lege въ эпоху уголовныхъ коммиссій соблюдалось такъ же строго, какъ и нынь (см. Rein, Criminalrecht 220); вследствие этой роковой ошибки (раздъляемой, къ сожалънію, многими), всъ проводимыя Фридманомъ параллели съ римской древностью хромають Оба названныя сочинения имъють ту общую черту, что они главное внимание обращають на защиту, разсматривая последнюю гораздо более съ матеріальной (т.-е. въ смысле совокупности дъйствій защитника въ пользу обвиняемаго), чъмъ съ формальной точки эрвнія (т.-е. въ смыслв защитительной рвчи). Исключительно формальной сторонъ дъла, при томъ не только защиты, но и обвиненія, посвящено сочинение Ortloff'а, которое можеть быть названо очень солидной и серьезной теоріей нъмецкаго судебнаго краснортчія, тъмъ болъе заслуживающей рекомендаціи, что авторъ обладаеть очень почтенными познаніями въ области древней реторики. Правда, незнакомство съ условіями римской жизни зачастую делаеть его несправедливымь къ этой последней; читательфидологъ обязанъ это имъть въ виду.

<sup>2)</sup> Древняя реторика чистосердечно высказываеть принципы, которымъ безъ всякаго колебанія слідуеть новійшая практика, но отъ которыкъ стыдливо открещивается новійшая теорія. Слова Фридмана "dass die Lehrsätze der antiken Rhetorik nur noch mit der allergrössten Einschränkung acceptirt werden können" (стр. X) не боліе, какъ плодъ самообольщенія.

V.

Такова школа, которую долженъ пройти толкователь судебныхъ ръчей Циперона. Школа серьезная, не спорю, но пріятная, полезная и необходимая. Многіе читаютъ Цицерона, воображая, что понимають его, и находять его скучнымь; послъ такой школы они поймуть его и найдуть его интереснымъ. — Меня туть могуть остановить: "какимъ это образомъ, «воображая, что понимаютъ его?» Почему, читая какоенибудь изследование о линейныхъ функціяхъ, я вполне сознаю. что не понимаю его, а читая судебную рѣчь Циперона не сознаю этого?" Въ отвътъ сошлюсь на то, что я говорилъ выше о мертвой вътви нъмецкаго педагогическаго дерева, которую мы слишкомъ поспъшно пересадили къ себъ. Ученикъ приготовилъ заданное мъсто изъ Цицерона; если онъ мальчикъ не глуный, у него рождается смутное ощущение, что онъ чего-то не поняль, что онъ не знаеть, почему Цицеронъ сказалъ именно это, а не другое или даже прямо противоположное. Съ этимъ ощущениемъ онъ является въ классъ; туть онъ слышитъ вопросы и отвъты о словахъ и конструкціяхъ, но нътъ того, кто бы ему истолковаль это его смутное ощущение такъ, чтобы оно перешло въ ясное и сознательное представленіе, кто бы ему помогъ облечь его въ форму опредѣленнаго вопроса и даль бы на этоть вопрось определенный же отвёть. Такъ это ощущение глохнетъ; пройдутъ двъ-три недъли-и оно не просыпается болье: рождается увъренность, что онъ все поняль, что туть и понимать-то нечего.

Итакъ, первымъ результатомъ означенной школы будетъ сознательное отношеніе къ автору. Здѣсь я могъ бы остановиться; само собой разумѣется, что, ставъ самъ въ сознательное отношеніе къ автору, опытный преподаватель съумѣетъ поставить въ такое же отношеніе къ нему и своихъ учениковъ. Но въ интересахъ ясности, чтобы не подавать повода къ недоразумѣніямъ въ такой матеріи, гдѣ недоразумѣнія были бы крайне пежелательны, позволю себѣ хоть вкратцѣ указать главные принципы сознательнаго толкованія судебныхъ рѣчей Цицерона.

Primum naturam causae videat, quae nunquam latet, robo-

рить Цицеронъ самъ (de or. II 132), -т.-е. тотъ пунктъ, на которомъ защита можетъ скоръе всего разсчитывать на успъшное сопротивление обвинению; подробности даеть учение περί отабему, которое въ древней реторикъ развито гораздо яснъе и обстоятельные, чымь вы многословной новыйшей теоріи. Этотъ пунктъ нужно имъть съ самаго начала передъ глазами при чтеніи судебныхъ ръчей, въ особенности защитительныхъ (а къ таковымъ принадлежать, за однимъ исключениемъ, всъ читаемыя въ гимназіяхъ судебныя річи Цицерона); а такъ какъ защитительная ръчь есть отвъть на ръчь обвинительную, а эта последняя потеряна, то толкователь долженъ хоть въ главныхъ чертахъ возсоздать эту обвинительную рѣчь, для чего можно найти достаточно указаній въ защить. — Затьмъ нужно представить себъ настроеніе судей въ ту минуту, когда Цицеронъ начинаетъ говорить. Древняя теорія обратила надлежащее вниманіе на этоть важный пункть, оть котораго зависить выборь мотивовъ для вступленія: разница между exordium и insinuatio имъетъ основаніемъ именно это настроеніе, и въ защитительныхъ ръчахъ Цицерона можно замътить по тону и характеру вступленія—сдержанному и осторожному, или смѣлому и торжествующему, -- говорить ли онь подъ непосредственнымь впечатленіемъ обвинительной речи (какъ въ речахъ за Клуенція, за Милона), или же его товарищи по защитъ уже успъли расчистить почву для него (ср. ръчи за Мурепу, за Сестія). Именно въ выборъ вступительныхъ мотивовъ сказался замъчательный такть, замъчательное исихологическое чутье Цицерона. — За вступленіемъ слъдуетъ изложеніе фактовъ, narratio. Неподражаемость Цицероновыхъ narrationes признаетъ и новъйшая теорія (см. Ortloff 208); но ихъ достоинства замътны только для тёхъ, кто относится къ нимъ сознательно, съ точки зрвнія высокой реторики. Необходимо твердо помнить разницу между исторической и судебной narratio, необходимо знать, что субъективизмъ въ изложени фактовъ не только дозволяется, но и вивняется въ обязанность поверенному, что онъ долженъ считать фактами всё сообщенныя ему подсудимымъ и говорящія въ его пользу подробности, посколько он'в не противор'ьчать удостовъреннымъ фактамъ, — принимая во вниманіе, что противоположная окраска событій дана обвиненіемъ. Разъ уразу-

мъвъ это, толкователь — въ особенности если онъ пріобрълъ нъкоторое чутье въ этомъ отношении чтеніемъ новъйшихъ пропессовъ-найдеть богатое и благодарное поле для своихъ наблюденій въ narrationes Цицерона; нерѣдко намекъ, вопросъ, или даже самая старательность, съ которой ораторъ подчеркиваеть тоть или другой пункть, помогаеть намъ открыть метьніе, отстаиваемое обвинениемъ, — не говоря уже о тъхъ случаяхъ, гдъ мы, какъ въ ръчи за Милона, имъемъ независимые источники; тутъ-то и интересно обратить вниманіе читающихъ на то искусство, съ которымъ Цицеронъ группируеть факты, выдвигаетъ впередъ выгодныя для защиты обстоятельства, приводить соображенія, смягчающія значеніе невыгодныхъ обстоятельствъ, оставаясь, разумбется, внутри предбловъ дозволеннаго обычаемъ и нравственностью. —Затъмъ идеть tructatio, главная арена наблюденій и упражненій читающихъ. Считаю нужнымъ, однако, замътить, что толкователь не долженъ туть впадать въ ту ошибку, въ которую впадають очень многіе изъ нов'ьйшихъ писателей о Цицеронъ: не будучи вышколены высокой реторикой, они воображають, что имъють право ръшать вопросъ о виновности и невиновности подсудимыхъ на основаніи тъхъ матеріаловъ, которые даетъ Цицеронъ. Настоящія юридическія monstra въ этомъ отношеніи можно найти у Друмана. Наше дъло заниматься не процессомъ Сестія, который ръшенъ давно, а ръчью за него Циперона; мы должны, поэтому, ограничиться темъ, что мы можемъ контролировать. О свидътельствахъ, грамотахъ и т. п. мы судить не можемъ; мы должны, поэтому, предполагать. что свидетели показывали то, что имъ влагаетъ въ уста Цицеронъ, и что они опровергнуты не были. То же самое о грамотахъ и т. п.; подкапываться подъ эти πίστεις άτεγνοι — работа столь же легкая, сколько безплодная, на которую не следуеть терять время 1). Мы должны, повторяю, ограничиваться тымь, что поддается нашему контролю. Тутъ, прежде всего, нужно будетъ установить разницу между тъми loci, которые вводять новое юридическое соображеніе, и тіми, которые должны лишь усугубить силу приведеннаго раньше соображенія; первые называются argu-

<sup>1)</sup> Сошлюсь и здась на вышеназванную (стр. 273) брошюру Нимейера.

menta, вторые — amplificationes; разница эта, извъстная уже Аристотелю, проходить черезъ всю древнюю реторику, и только новъйшіе комментаторы позорно забывають о ней; результатомъ бываеть то, что въ ученикахъ подавляется всякое юридическое чутье, и что Циперонъ изъ остроумнаго и мыслящаго оратора превращается въ какую то болтливую бабу, нагромождающую до 10 доказательствъ одного и того же положенія. Затъмъ всю юридическую критику придется сосредоточить на argumenta: нужно рышить, имыемь ли мы передь собой доказательство или улику, — причемъ сведущій толкователь не упустить случая развить своимъ ученикамъ роль уликъ въ уголовномъ процессъ различныхъ временъ и подчеркнуть еще разъ сходство въ отношении къ уликъ между древне-римскимъ и современнымъ русскимъ судопроизводствомъ. Затъмъ, интересно будеть выдёлить изъ числа argumentorum доказательства психологическія: "если бы подсудимый быль виновень, онъ. разумфется, поступиль бы такъ-то, а не такъ, какъ онъ въ дъйствительности поступилъ", играющія такую важную роль въ судебныхъ ръчахъ нашихъ временъ. Затъмъ-или, пожалуй, съ самаго начала-нужно будетъ отнестись къ доказательству съ логической точки зрънія: ръшить, примыкаеть ли данное доказательство къ дедукціи или къ индукціи, т.-е., другими словами, имфемъ ли мы передъ собой энтимему или примфръ. За теоріей доказательства идеть теорія возраженія. Нужно разбить прежде всего возраженія на двъ группы: я могу либо прямо опровергать приводимыя противникомъ соображенія, разбирая ихъ (хат' ауатрожуу), либо косвенно, противопоставляя имъ другое, болье убъдительное соображение (хат' аутитарастаси) — деленіе вечное и признаваемое, поэтому, и новъйшей теоріей (см., напр., Vargha, стр. 146, Frydman, стр. 196; Владиміровъ, стр. 190); а затъмъ нужно показать различное построеніе возраженія кат' ауатроті́у по отношенію къ энтимемъ и къ примъру. Наконецъ, и амплификація не должна ускользать отъ нашего вниманія; какъ всякое воздійствіе на душу человъка, она представляеть благодарный объекть для психологической критики. Правда, это-едва ли не самая трудная область краснорьчія; древняя реторика разработала ее лишь внъшнимъ образомъ, а современная, вслъдствіе своей неискренности, совсѣмъ оставила ее безъ вниманія. Но даже внёшнія категоріи древней реторики могуть помочь намъ уловить схожія черты въ различныхъ амплификаціяхъ и, такимъ образомъ, принести пользу. — Таковъ можетъ и долженъ быть анализъ трактаціи; но посл'є анализа нужно заняться синтезомъ, т.-е. поставить вопросъ, насколько вся совокупность доказательствь, возраженій и амплификацій соотв'єтствуєть главной цъли ръчи-убъжденію или разубъжденію. Тутъ придется обратить вниманіе на распорядовь доказательствь, который у Цицерона всегда глубоко обдуманъ и имъетъ основаніемъ отчасти психологическія, отчасти эстетическія соображенія; затъмъ-на тъ средства, къ которымъ ораторъ прибъгаетъ, чтобы слушатели, углубляясь въ одно какое-нибудь соображеніе, не теряли изъ виду прочихъ; здъсь нашъ ораторъ обнаруживаетъ такую обдуманность, такую заботливость объ интересахъ своихъ слушателей — т.-е., косвенно, своего кліента — что одна эта сторона его характера, какъ оратора, заставила бы насъ признать его образцовымъ. Но это-тема нескончаемая. Остается последняя часть речи — peroratio съ ея двумя элементами: enumeratio и commiseratio. Тутъ въ особенности послъдній даеть толкователю случай поговорить о важной тем в-о роли аффектовъ въ судопроизводствъ, т.-е. о томъ, позволительно ли или непозволительно оратору взывать, кромъ разума, еще и къ чувствамъ судей. Различное отношение къ этому вопросу древней и новой теоріи, древней и новой практики не должно остаться незамъченнымъ; но это не все: нужно поставить вопросъ о причинъ этого различнаго отношенія и, разумьется, дать на него посильный отвътъ.

Все сказанное относится къ конструктивной части реторики (inventio и dispositio); но кромъ того, есть и орнаментальная часть реторики—главнымъ образомъ ученіе о фигурахъ и тропахъ. О немъ-то и привыкла думать публика, когда ръчь идетъ о реторикъ; отъ него она перенесла свое отвращеніе и на реторику вообще. Это—положеніе ненормальное, которое не можетъ быть терпимо. Прежде всего, ученики должны знать, что не реторика выдумала тропы и фигуры, что они существовали всегда и вездъ, реторика же только привела ихъ въ систему. Неправда, затъмъ, что ръчь фигуральная непремънно нъчто

#### СУДЕБНЫХЪ РЪЧЕЙ ЦИЦЕРОНА.

неестественное и вычурное; совершенно напротивъ: противоестественное представляеть собой чинная, сърад цвътная ръчь. Чим ближе человик къ природи, тимъ , ральные его рычь. Многіе ли подозр'ввають, что стихотворения Кольцова и Некрасова едва ли не богаче въ реторическомъ отношеніи, чъмъ оды Державина? Многіе ли знають, что народная пъсенка, которую поють наши дъти-пъсенка "Вдоль ла по ръчкъ "-содержитъ въ своихъ первыхъ двухъ строфахъ довольно сложную реторическую фигуру (подчеркнутое двойной анафорой гоохимом), какую даже у Цицерона не сразу найдешь?—Неправда, наконецъ, что формальная реторика есть нъчто шаблонное, мертвое: попробуйте построить ее на психологіи и вы увидите, что это за живой, интересный предметь. Правда, философская реторика — задача будущаго; но для школьныхъ надобностей достаточно и того, что можеть дать учитель, соединяющій съ теоретическими познаніями и начитанностью въ древней и родной литературь философскій складь ума и, главное, добрую волю.

15 марта 1894 г.

## ЭКСКУРСЪ ШЕСТОЙ.

### "Школа должна.."

Μή ἐπίτασσ' ἃ μή πρατεῖς. **Coφοκ**ινο.

Что не во власти твоей, то тщетно приказывать, другь мой.

Mм. гг. <sup>1</sup>)

Антагонизмъ между семьей и школой имѣетъ свои сознаваемые предлоги и свои несознаваемыя причины; одну изъ послъднихъ я желалъ бы обнаружить въ нижеслъдующемъ докладъ.

"Искренняя дружба возможна лишь тамъ, гдѣ взаимныя обязательства точно оговорены" — такъ можемъ мы перифразировать извъстную итальянскую пословицу patti chiari, amici cari. Оговорены ли взаимныя обязательства между семьей и школой? — Сколько разъ приходилось мнѣ слышать въ теченіе нашихъ преній слова "школа должна . . . "; я жадно прислушивался, не раздадутся ли хоть разъ и соотвътственныя слова "семья должна . . . ", но мои ожиданія были обмануты. Все должно быть въ вѣдѣніи школы: и умственнное, и нравственное, и физическое воспитаніе; это — какая-то аксіома. Лишь только явится у человѣка мысль о какомъ-нибудь цѣнномъ

<sup>1)</sup> Докладъ, читанный въ Коммиссіи по вопросу объ улучшеніи средней школы подъ предсъдательствомъ (покойнаго) министра народнаго просвъщенія Н. П. Боголъпова.

вклад'в въ воспитаніе юноши — какъ сама собою, автоматически, является и дальн'вйшая мысль, что этоть вкладъ должна сд'влать школа. Приведу одинъ характерный фактъ.

Въ одномъ изъ предыдущихъ засъданій была высказана въ высшей степени симпатичная и заслуживающая полнаго вниманія идея- что наша молодежь дожна быгь обучаема плаванію. Дъйствительно, не говоря уже о несчастныхъ случаяхъ, повторяющихся ежегодно — не позорень ли самый факть, что въ нашемъ Петербургъ съ его Невой, съ его взморьемъ, съ массой окружающихъ его озеръ-большинство людей не умъютъ плавать и почти никто не умъетъ плавать раціонально, т.-е. такъ, чтобы при наименьшей затратъ силъ достигать наибольшей быстроты движенія. Итакъ, школы плаванія необходимы; кому же ихъ заводить? Казалось бы, темъ, въ веденіи которыхъ находятся и Нева, и взморье, и озера, т.-е. городской управъ и дачнымъ властямъ. Такъ нътъ же: обучать дътей плаванію должна школа: она должна заводить у себя искусственные бассейны, должна выписывать изъ-за границы швиммейстеровъ (у насъ ихъ не найдешь), должна удблить изъ скуднаго школьнаго времени особые часы на обучение этому предмету...

И такъ во всемъ; хромой силлогизмъ "такое-то знаніе полезно юношѣ, слѣдовательно, дать его должна школа" лежитъ въ основѣ всѣхъ ходячихъ сужденій о воспитательной роли школы. Изъ анекдотовъ, которыми насъ дразнятъ наши западные сосѣди, особенной популярностью пользуется анекдотъ о помѣщикѣ, который хотѣлъ убѣдить своихъ собесѣдниковъ-нѣмцевъ, что у него въ имѣніи пчелы величиной съ кулакъ, — и на ихъ недоумѣвающій вопросъ, какимъ образомъ пчелы такого калибра влѣзаютъ въ улей, бойко отвѣтилъ на своемъ нѣмецко-нижегородскомъ жаргонѣ: "bei uns der Bien muss!" Сознаюсь, что когда въ какомъ-нибудь обществѣ изъ устъ какого-нибудь оратора раздаются торжественныя слова "школа должна . . . " — эти слова у меня мысленно сами собой переводятся на тотъ же діалектъ: "der Schul muss!"

Вотъ въ этомъ и заключается первая фальшь, въ корень испортившая отношенія между семьей и школой; въ сущности, эта фальшь—наслѣдіе екатерининской эпохи, т.-е. перенесен-

наго на русскую почву французскаго просв'ященія, когда воображали, что можно путемъ интернатовъ, корпусовъ, институтовъ и т. д. создать "новую породу людей". Съ тъхъ поръ много воды утекло: явился на западъ неогуманизмъ, романтизмъ, у насъ — славянофильство, народничество, но аксіома "школа должна" осталась незыблема. Оно и понятно: съ одной стороны, воспитанное въ интернатахъ и институтахъ и, слъдовательно, ничъмъ своей семьъ необязанное поколъніе естественно считало и себя свободнымъ отъ обязательствъ относительно своихъ детей; съ другой стороны, аксіома "школа должна" имтеть своимъ логически неоспоримымъ выводомъ прекрасную теорему "школа виновата . . . " и, дъйствительно, кто, какъ не школа, виноватъ въ томъ, что въ ней не умъщаются такія крупнокалиберныя пчелы, какъ умственное, нравственное и физическое воспитаніе? Несомнънно, школа виновата; этимъ результатомъ нельзя было пожертвовать. Онъ быль слишкомъ удобнымъ предлогомъ для отцовъ и матерей семействъ: онъ давалъ въдь возможность самимъ ничего не дълать и со спокойной душой валить съ больной головы на... нъсколько болъе здоровую.

Наша Коммиссія окажетъ огромную услугу всему учебному дѣлу, если она рѣшительно порветъ съ этой традиціонной фальшью и создастъ, наконецъ, тѣ ясныя условія, тѣ раtti chiari, которыя, взаимно опредѣляя участіе въ дѣлѣ воспитанія семьи и школы, послужатъ основаніемъ прочной дружбы между ними; надежду, что она не откажется отъ этой задачи, мнѣ подаютъ слова въ циркулярѣ г-на министра, въ которыхъ критикуется "ошибочное представленіе" общества "о всесильномъ значеніи школы". Ясныя условія, которыя я имѣю въ виду, должны касаться одинаково и физическаго, и нравственнаго, и умственнаго воспитанія; оставляя въ сторонѣ первые два пункта, которымъ посвящены занятія особыхъ подкоммиссій, перехожу прямо къ третьему.

Это, вмъстъ съ тъмъ, и самая сильная позиція нашихъ противниковъ, т.-е. защитниковъ устраненія семьи отъ дъла воспитанія: на то и школа, говорять они, чтобы ребенокъ въ ней учился и пріобръталъ полезныя для его дальнъйшей жизни зианія; причемъ же тутъ еще семья?—Когда я слышу подоб-

ныя рѣчи, мнѣ представляется прямо загадочнымъ, какъ это могли мы всѣ родиться на свѣтъ, несмотря на то, что нашихъ матерей не обучали, въ ихъ бытность гимназистками, гигіенѣ беременности и уходу за новорожденными. А между тѣмъ это фактъ; итакъ, естъ же группа очень полезныхъ знаній, которыя сообщаются человѣку помимо школы, путемъ семейной традиціи и при участіи представителей врачебной науки. Посмотримъ, нельзя ли ее расширитъ.

Вопросъ поставленъ; онъ гласитъ такъ: "Какіе предметы, будучи желательны и даже необходимы для образованнаго человъка, могутъ тъмъ не менъе быть предоставлены его внъшкольному обученію?" Замьчу туть же, что слово "внъшкольный" слъдуеть понимать какъ въ отношении времени, такъ и въ отношении пространства. Не все то, что желательно видъть въ сокровищницъ образованнаго человъка, должно непремънно имъться въ ней въ моменть оставленія имъ школы; не все желательное для него въ этотъ самый моментъ должно быть пріобрѣтено именно на школьной скамьв. Границу между объими группами внъшкольныхъ знаній не всегда можно, да и не всегда нужно точно опредёлить: слёдуеть только помнить, что терминъ "законченный кругъ знаній" (который, будто бы, "школа должна" дать) — наследіе средневековой эпохи съ ея семью artes, лишенное въ настоящее время не только смысла, но и содержанія.

Итакъ: какіе предметы могуть быть отнесены къ области внѣшкольныхъ знаній? Отвѣть врядъ ли можетъ представиться спорнымъ. Если изъ двухъ предметовъ, приблизительно одинаково желательныхъ и необходимыхъ, одинъ настолько труденъ или мало интересенъ, что безъ нѣкотораго давленія человѣкъ (тѣмъ болѣе мальчикъ) врядъ ли за него примется, — другой же, напротивъ, настолько легокъ и интересенъ, что самъ привлекаетъ къ себѣ вниманіе людей, составляя предметъ и разговоровъ, и публичныхъ лекцій, и журнальныхъ статей — то школа, обязанная выбирать между этими двумя предметами, несомнѣнно изберетъ первый и откажется отъ второго; это не будетъ пренебреженіемъ къ этому послѣднему, а лишь признаніемъ того факта, что онъ въ ней не нуждается, будучи

самъ по себъ достаточно силенъ. Въ связи съ этимъ различіемъ стоить другое, котораго я поэтому и не выдёлиль въ особую рубрику: есть предметы, такъ сказать, удобонаверстаемые и неудобонаверстаемые. Первые — такого рода, что если я ихъ въ школьномъ возрастъ не усвоилъ и затъмъ, уже взрослымъ человъкомъ, пришелъ къ сознанію соотвътственнаго пробъла въ своемъ образованіи, то я безъ особаго затрудненія могу его заполнить, посвятивъ нъсколько часовъ досуга на чтеніе двухъ-трехъ книжекъ; вторые, неудобонаверстываемые предметы, таковы, что ихъ усвоение въ позднъйшей жизни связано съ огромными, для большинства людей непреодолимыми затрудненіями. — Все же это, какъ уже сказано, лишь одна точка зрвнія. Затьмъ: если изъ двухъ предметовъ одинъ по способу своего усвоенія приноровленъ именно къ школьной обстановкъ, при которой учитель имъетъ передъ собой (при нормальных условіяхь) 30 учениковь, другой же требуеть совершенно другого обученія (т.-е. либо левціоннаго съ неопредъленнымъ числомъ слушателей, либо личнаго при непосредственномъ обращении учителя къ ученику) — то школа опять-таки отдасть первому предмету предпочтение передъ другимъ, что, однако, опять-таки не будетъ знакомъ пренебреженія къ этому посл'єднему. — Вотъ два ясныхъ, безспорныхъ критерія; есть, однако, и третій. Именно: школа не должна посягать на предметы опасные. Подъ опасными предметами я понимаю такіе, въ которыхъ я, какъ отецъ, считаю себя единственнымъ призваннымъ руководителемъ моего сына и поэтому нравственно обязаннымъ безцеремонно столкнуть съ моего пути всякаго непрошеннаго посредника между мною и имъ.

Резюмируемъ: къ группѣ внѣшкольныхъ предметовъ мы относимъ: 1) предметы самоинтересные и, поэтому, удобонаверстаемые, 2) нешкольные по своей обстановкѣ, и 3) опасные. Разсмотримъ теперь съ этихъ трехъ точекъ зрѣнія предметы, составляющіе нрограмму средней школы и предлагаемые для включенія въ пее. Мы безъ труда найдемъ среди нихъ: 1) такіе, которые во всемъ своемъ объемѣ, признанномъ желательнымъ для образованія молодежи, должны быть введены въ школу; 2) такіе, которые можно раздѣлить между школой и

внѣшкольной средой, и 3) такіе, которые смѣло можно предоставить этой послѣдней.

Къ первой группъ относятся древніе языки и математика. Съ первой точки зрвнія это — несомивнно предметы трудные и не настолько самоинтересные, чтобы интересъ ихъ изученія могъ заставить мальчика самостоятельно преодольть его трудности; по той же причинъ это-предметы въ высшей степени неудобонаверстаемые. Это доказываеть и практика: если человъкъ не посвящаетъ себя спеціально изученію классической филологіи или математики, то его св'єдьнія по этимъ предметамъ уже въ теченіе всей его послъшкольной жизни не увеличиваются. Исключенія встрічаются, но крайне різдко. Напомню еще разъ слова Пушкина Погодину: "какъ рву я на себъ волосы часто, что у меня нъть классическаго образованія!" (выше, стр. 72); въ этихъ словахъ ясно признана неудобонаверстаемость древнихъ языковъ. Это — съ одной точки зрвнія; съ другой же, древніе языки и математика предметы какъ нельзя болбе пригодные для класснаго преподаванія, для совм'встной работы учителя съ нормальнымъ числомъ учениковъ. Опытомъ дознано, что лекціонное ихъ преподаваніе не достигаеть своей ціли, такъ какъ одного восприниманія безъ упражненія мало для ихъ усвоенія: и равнымъ образомъ, что ихъ частное преподаваніе, одинъ на одинъ, (не говоря объ его дороговизнъ) уступаетъ классному, чрезмърно напрягая вниманіе ученика, лишая его примъра другихъ и возможности соревнованія и, вообще, не внося въ дѣло той оживленности, которая ему такъ полезна. Нътъ, поэтому, ничего несправедливье той жалобы на мнимое преобладание древнихъ языковъ въ гимназическомъ преподавании, которую приходится сплошь и рядомъ слышать: она имбеть смыслъ лишь для тёхъ, кто въ противоръчіи съ фактами и со здравой теоріей, отожествляеть школьное преподаваніе съ образованіемъ вообще; она сразу исчезнеть если припомнить, что для древнихъ языковъ (съ математикой) школа составляеть единственный каналь, между тъмъ какъ всъ другіе предметы располагають, кром'в нея, еще другими, гораздо бол'ве широкими и д'вйствительными каналами. Возьмемъ хоть общіе журналы, абоненты которыхъ насчитываются десятками, а читатели — сотнями тысячъ: на великое множество популярныхъ статей по исторіи, географіи, литературѣ и т. д. найдемъ ли мы хоть одну о конструкціи временныхъ предложеній въ латинскомъ языкѣ, или о квадратныхъ уравненіяхъ? Итакъ, я не могу признать справедливости заявленія: такой-то предметъ составляетъ требованіе жизни — слѣдовательно, школа должна дать ему мѣсто въ своемъ преподаваніи (за счетъ, конечно, древнихъ языковъ); прежде чѣмъ дѣлать этотъ выводъ, должно изслѣдоватъ, правда ли, что жизнь, ставя свое требованіе, не располагаетъ и помимо школъ средствами къ его осуществленію — и врядъ ли гдѣ-либо окажется, что она этими средствами не располагаетъ.

Изъ остальныхъ предметовъ ни одинъ не находится въ столь невыгодномъ положеніи; и вотъ причина, почему всякій урокъ, отнятый у древнихъ языковъ, существенно понижалъ уровень знаній и ум'внія по этимъ посл'єднимъ, не принося въ то же время никакой пользы темъ предметамъ, въ пользу которыхъ онъ былъ отнятъ (выше, стр. 203). Оно и понятно: эти другіе предметы не были заключены въ узкія рамки школы, имъя открытое сообщение съ внъшкольной средой; прибавлять къ нимъ школьный урокъ-то же самое, что вливать лишнее ведро воды въ бассейнъ, имъющій сообщеніе моремъ. Конечно въ каждомъ изъ этихъ предметовъ есть часть, остающаяся на попеченіи школы потому, внъшкольнымъ путемъ она усвоена быть не можетъ; сюда относится: въ новыхъ языкахъ - грамматическая часть, начиная съ ихъ отвратительнаго правописанія, въ географіи — ея номенклатура, въ исторіи - ея хронологія, въ физикъ - ея математическая часть. Время, нужное для усвоенія всего этого, представляетъ собой минимумъ времени преподаванія, котораго можетъ требовать каждый изъ названныхъ предметовъ. Но именно только минимумъ; если мы не желаемъ, чтобы эти предметы убили въ ученикахъ охоту къ ихъ изученію, то мы должны, кромъ указаннаго минимальнаго числа часовъ, дать имъ еще столько простору, чтобы они могли заинтересовать учащихся.

А разъ эта цъль достигнута—остальное уже смъло можеть быть предоставлено самимъ ученикамъ, тъмъ болъе, что нъко-

торые изъ означенныхъ предметовъ и по обстановкъ своего преподаванія должны быть признаны нешкольными. Такова, напр., исторія, въ широкомъ значеніи слова. Если у насъ есть талантливый преподаватель исторіи — такихъ, какъ извъстно, немного — то прямо гръшно заставлять его читать 30 ученикамъ, тогда какъ онъ могъ бы читать 300 и болѣе слушателямъ. Исторія — лекціонный предметь, а не классный; ея арена — общеобразовательные курсы; здъсь она при наименьшей затрать силь будеть приносить наибольшее плоды. Вотъ почему я, при всемъ своемъ уваженіи къ исторіи и ея образовательному значенію, въ то же время противъ увеличенія посвящаемаго ей школьнаго времени: она не нуждается въ этомъ каналъ, имъя въ своемъ распоряжении другие, гораздо болъе обильные и благодарные. Я знаю по собственному опыту, что одно представление какого-нибудь "Өедора Іоанновича" производить на учениковь болье глубокое впечатльние и даеть имъ болбе полное понятіе о русской старинъ, чъмъ могли бы сдёлать 10 уроковъ самаго талантливаго преподавателя.

Въ особенности только-что сказанное относится къ русском у языку. Если представить себъ, что дъло идетъ о русскихъ мальчикахъ (не для инородцевъ же составляется программа русской школы), выросшихъ въ чисто-русскихъ семьяхъ, посъщающихъ школу съ русскимъ учебнымъ языкомъ, въ которой каждый урокъ является въ то же время и урокомъ русскаго языка (уроки же древнихъ языковъ, согласно сказанному раньше—стр. 42—и вдвойнъ); о мальчикахъ слышащихъ русскую ръчь весь день на яву и ночью во снъ—то жалоба на "попранныя права русскаго языка" покажется какимъ-то страннымъ недоразумъніемъ, а требованіе, чтобы въ его пользу было отчислено еще 5—6 часовъ— похожимъ на затъю того эксцентричнаго англичанина, который, поднявшись на Монбланъ, потребовалъ, чтобы ему подали заранъе заготовленную передвижную лъстницу и по ней взобрался еще на 8—10 ступенекъ.

Такова вторая группа — предметы въ одной своей части школьные, въ другой и большей — внѣшкольные. Третью группу составляютъ внѣшкольные предметы; къ ней должны быть причислены главнымъ образомъ два — естествознаніе и новѣйшая русская литература. Ограничиваюсь ими, такъ какъ именно

ихъ включение въ школьную программу требуется настойчивъе всего.

Начич съ естествознанія (чтобы избытить недоразумьній. зам'тчу. что я понимаю подъ этимъ словомъ такъ называемую естественную исторію, а не физику, и т. д.). Туть соблазнъ особенно силенъ. Ревнители школьнаго преподаванія естественной исторіи не жальють громких в объщаній и по части содержанія и по части метода: они об'єщають раскрыть намъ "книгу природы", указывають на развите наблюдательности и т. д.; но стоить перейти отъ словъ къ дъйствительности и величавая гора рожаетъ жалкую мышь. Виновата въ этомъ. разумбется, не гора, а ея, съ позволенія сказать, акушеры, которые не обнаруживають въ отношеніи ся мудрой уступчивости Магомета, настанвая на томъ, чтобы не они шли къ ней, а она въ нимъ. "Книга природы" расврыта лътомъ и на дачь, а не зимой и въ городь: а такъ какъ школа действуетъ именно зимой и въ городъ, то отсюда слъдуетъ ясный и непреложный выводъ, что книгу природы должно читать не въ школъ, а виъ ея; а такъ какъ во виъшкольное время ученики остаются на попеченіи семьи, то отсюда следуеть далее, что заботиться объ ихъ естественно-историческомъ образованіи должна не школа, а семья. Именно такъ: "семья должна".

"Но это невозможно". Я знаю по собственному опыту, что это возможно. "Вамъ легко говорить", скажутъ мнв, "вы всв каникулы проводите со своими на дачь; а вы войдите въ положение тъхъ отцовъ, которые проводять льто въ городъ, лишь изръдка навъщая своихъ". Не знаю, много ли это легче мнъ; у меня и лътомъ своего дъла не мало. Но пусть будетъ правъ Руссо, сказавшій, что изо всёхъ обязанностей послёдняя — это обязанность быть отцомъ; оставимъ въ поков отца и обратимся къ матери. Дачная мать семейства-это въ большинствъ случаевъ женщина интеллигентная, бывшая институтка или гимназистка: что дълаеть она со своей интеллигентностью? Прежде всего остановимся на тёхъ, которыя примёняють ее наилучшимъ образомъ, посвящая ее образованію своихъ дѣтей; этоть типъ существуеть, къ счастью, и, быть можеть, онъ даже распространенные, чымь это принято думать. У такой матери вы найдете среди ея дачныхъ книгъ и изданія Россмесслера,

Вагнера, или русскія—проф. Кайгородова; она и сама, по ихъ указанію, научится читать книгу природы, и дітей своихъ научить. Только бы этихъ книгъ было побольше и были онъ извъстнъе! Тогда, быть можеть, и многія изъ тіхъ матерей, которыя нынъ предпочитають читать романы и встръчать поъзда на станціи, предоставляя своимъ дітямъ шляться гдъ угодно въ сомнительной компаніи—тогда, быть можеть, и онъ познали бы истинную прелесть дачной жизни. Этому могла бы содбиствовать и школа, напутствуя своихъ питомцевъ полезными указаніями. Если бы для этой послъдней ціли было признано желательнымъ ввести въ нісколькихъ классахъ естественно-историческія бесты въ размітрахъ одного недітьнаго часа—я бы ничего противъ этого не имъть; но я допустиль бы ихъ исключительно какъ бесты съ чисто вспомогательнымъ, а не самостоятельнымъ значеніемъ.

Но этимъ наши средства не исчерпаны. Если оставить въ сторонѣ отправляющихся на лѣто въ имѣніе (объ этихъ счастливцахъ и заботиться нечего), то наша школьная молодежь проводить свои каникулы либо на дачѣ, либо въ городѣ. "На дачѣ" — это значитъ тамъ, гдѣ кромѣ данной семьи имѣются и другія, тоже интеллигентныя, связанныя съ нашей общими интересами. Пока эта солидарность выражается въ устройствѣ дѣтскихъ и другихъ баловъ; но развѣ нельзя извлечь изъ нея болѣе полезные результаты? Вѣдь, въ большинствѣ случаевъ найдется же какой-нибудь студенть-естественникъ или лѣсникъ; почему бы его не утилизировать для устройства общихъ прогулокъ по окрестностямъ?

Вотъ тутъ-то дъйствительно представилось бы богатое поле для наблюденій и выводовъ изъ нихъ: тутъ природа предстала бы передъ молодежью не въ тъхъ жалкихъ и мертвыхъ клочкахъ, въ которыхъ ее показываетъ школа, а во всей полнотъ своей роскошной жизни. Вотъ съ крикомъ пролетъла птица: что это за птица? По картинкамъ да по чучеламъ ен не узнаете: она, въдъ, не окажетъ намъ любезности статъ передъ нами во фронтъ. Нътъ, приходится узнавать ее по полету да по крику. И самый ен крикъ, что онъ означаетъ? опасность ли почуяла, или завидъла добычу, или зоветъ самку, или даетъ птенцамъ знакъ о своемъ приближеніи? Вотъ, кто меня научитъ это распозна-

вать, тоть действительно введеть меня въ жизнь природы, раскроеть передо мной ея книгу. — Мы расположились подъ нвой, но не надолго; ива, несмотря на ведро, "плюется". Отчего она плюется? Кто изъ васъ найдеть причину этого явленія? — Приходится переходить черезъ болото, избирая сравнительно наидучшій путь: кто его найдеть? Есть такой цвътокъ, всегда растущій въ сравнительно сухихъ мъстахъ; кто его укажеть? -- Мы изъ лиственнаго лъса переходимъ въ хвойный; соотв'єтственно съ этимъ м'єняется и подножная растительность; кто опредёлить характерныхъ ея представителей здѣсь и тамъ? — Вотъ странная сосна, корень которой начинается довольно высоко надъ землей; кто догадается, какимъ образомъ это произошло? — А вотъ мы приближаемся къ морю, начинаются пески: передъ нами-полная трагизма борьба между органическимъ и неорганическимъ міромъ, между дюной и лъсомъ; кто разгадаетъ перипетіи этой борьбы? Кто укажетъ, гдъ растительность сковываетъ своими зелеными и лиловыми цѣпями остановившуюся дюну, и гдь, наобороть, живая дюна побъдоносно наступаеть на ослабъвшій лъсъ? И т. д.

Что касается городской молодежи, то обществамъ школьныхъ колоній не трудно было бы распространить свою д'яттельность и на оставшихся въ городъ учениковъ, устраивая для пихъ экскурсіи такого же рода, какъ и только что-намъченная.

Вотъ средства, которыми мы располагаемъ для внѣшкольнаго обученія нашихъ дѣтей естествознанію. И когда я вспоминаю о нихъ—мнѣ просто обидно становится, и хочется спросить нашихъ естественниковъ, какъ имъ не совѣстно препираться съ нами изъ-за этихъ жалкихъ крохъ, этихъ школьныхъ уроковъ, которые намъ необходимы, такъ какъ у насъ ничего другого нѣтъ, между тѣмъ какъ въ ихъ распоряженіи имѣется этотъ богатѣйшій запасъ всего внѣшкольнаго времени, который они могли бы утилизировать съ величайшей пользой для дѣла и безъ малѣйшаго обремепенія учащихся! И вотъ почему я залвляю: признавая высокое образовательное значеніе естествознанія, я вижу въ немъ одинъ изъ главныхъ факторовъ образованія нашей школьной молодежи; желая сохранить за нимъ эту роль, я (съ вышеприведенной оговоркой) противъ его включенія въ программу школьнаго преподаванія.

Перехожу теперь ко второму вибшкольному предмету—къ новъйшей русской словесности — причемъ замъчу, что многое изъ того, что я имъю сказать по этому поводу, относится равнымъ образомъ и къ новъйшей всеобщей и русской исторіи, о которыхъ я поэтому распространяться не буду.

Ея введенія въ школьную программу требують очень настойчиво, — причемъ, какъ это бываетъ часто въ пылу спора, приводятъ въ доказательство соображенія, доказывающія какъ разъ противоположное. Наши великіе писатели, говорятъ намъ, пріобрѣли извѣстность даже за границей; какъ же можетъ пренебрегать ими наша школа? А заграница, переспрошу я, благодаря своей школѣ съ ними познакомилась? Нѣтъ; нѣмецъ, называющій нашихъ Turgenjeff и Tolstoj на ряду со своими національными поэтами, знаетъ ихъ по внѣшкольному чтенію; онъ читалъ ихъ къ тому же въ переводахъ, и притомъ въ такихъ, отъ которыхъ насъ зачастую коробить; а мы боимся, что наша молодежь, имѣющая возможность читать ихъ въ подлинникъ, не воспользуется этой возможностью, если ее не станетъ къ этому принуждать школа?

Но это пустякъ; перехожу къ болъе серьезнымъ соображеніямъ. Я вполнъ понимаю тъхъ преподавателей, которые требують включенія нов'ы русской словесности въ школьную программу: для даровитаго человъка это дъйствительно большая приманка. Я самъ имълъ случай ознакомиться съ одной очень талантливо составленной программой по этому предмету; слушая ее, я говорилъ себъ: 1) что я самъ съ большимъ удовольствіемъ прослушаль бы лекціи по этой программ'ь, и 2) что я своему сыну никоимъ образомъ не позволилъ бы ихъ слушать. Но объ этомъ послѣ; повторяю, я вполнѣ понимаю преподавателей, стоящихъ за гимназическое преподаваніе новъйшей литературы. Но когда я прочиталь, нъсколько лътъ назадъ, что на събздб какихъ-то техниковъ въ Москвб одинъ ораторъ выразилъ желаніе, чтобы школа знакомила учениковъ съ Тургеневымъ, Гончаровымъ, Толстымъ и т. д., и что собраніе горячо присоединилось къ этому желанію, то я сказаль себъ: "это — самоупраздненіе семьи". Я не находиль словь, чтобы достойнымъ образомъ заклеймить интеллектуальную косность и трусость этихъ отцовъ семействъ, выдающихъ школъ это лучшее орудіе для умственнаго и нравственнаго возд'єйствія на своихъ д'єтей; желающихъ, чтобы ихъ д'єти даже этимъ не были обязаны имъ, своимъ отцамъ.

Новъйшая русская литература во всъхъ отношен яхъ внъшкольный предметъ. Во-первыхъ, это предметъ легкій и въ высшей степени самоинтересный — о чемъ распространяться, полагаю я, нечего. Во-вторыхъ, это предметъ какъ нельзя менъе приспособленной къ школьной обстановкъ; такъ какъ чтеніе подлинниковъ въ классъ немыслимо, то все дъло сведется, очевидно, къ лекціямъ преподавателя, причемъ ученики превратятся въ слушателей. Но въ-третьихъ это предметь опасный — и притомъ, сугубо опасный: объ этомъ позволю себъ сказать нъсколько словъ.

Съ Пушкинымъ и Гоголемъ эволюція литературныхъ формъ. какъ таковыхъ, почти закончена; литература превращается въ арену соціально-политической борьбы. Это видно уже по партійнымъ кличкамъ: раньше мы имъли классицизмъ, романтизмъ, сентиментализмъ, отнынъ имъемъ славянофиловъ, народниковъ, западниковъ и т. д. Итакъ, школа должна ввести учениковъ въ соціально-политическую борьбу 19 вѣка; не говорю пока объ ея конфликтъ съ семьей, беру фактъ какъ таковой. Борьба эта не ръшена и понынъ, вритеріевъ для сужденія о ней нътъ; все будеть зависьть, стало быть, отъ личныхъ взглядовъ преподавателя. "Оттого-то", говорять намъ, "швола и должна взять это орудіе въ свои руки, для того, чтобы ученикъ не подчинялся вліянію со стороны и не пошелъ по ложному и вредному пути". Оставляю въ сторонъ вопросъ, насколько правственно вводить въ курсъ наукъ предметь, не поддающійся, за неимѣніемъ объективныхъ критеріевъ. научной обработкъ; для меня важнъе вотъ что. Вы требуете отъ преподавателя не просто преподаванія новъйшей литературы, но и ея преподаванія въ изв'єстномъ, ортодоксальномъ направленіи. Теперь одно изъ двухъ: или преподаватели подчинятся этому требованію, или они ему не подчинятся... Мнъ кажется, мм. гг., намъ другь передъ другомъ хитрить нечего: мы знаемъ и настроеніе нашей молодежи, и настроеніе коекого изъ нашихъ преподавателей. Если преподаватели подчинятся вашему требованію, то они потеряють кредить у молодежи; если они ему не подчинятся, то... дальнъйшее извъстно (см. выше стр. 236 сл.).

Я не допускаю возраженія, что проводить вредныя тенденціи можно и на до-гоголевской литературів. Знаю самъ, что если кто страдаеть такимъ болізненнымъ зудомъ, то онъ и исторію древняго Египта можеть читать такъ, что Боже упаси. Но великая разница въ томъ, что тамъ объективное отношеніе къ ділу возможно, между тімъ, какъ здісь оно невозможно. Будь преподаватель даже самымъ ярымъ поклонникомъ Герцена—онъ можеть, если онъ человікъ разсудительный, читать до-гоголевскую литературу такъ, что ни его совість, ни его начальство не будуть оскорблены; но заставляя его читать новійшую литературу, вы этимъ самымъ ставите его лицомъ къ лицу съ дилеммой: пожертвовать либо своей будущностью, либо своими убіжденіями. А на это у васъ никакого права ніть: это пріємъ инквизиціонный, безнравственный.

Серьезнъе другое возражение. Что же, скажуть мнъ, по вашему, значить, школа должна отказаться отъ всякаго воздъйствія на учениковъ въ сторону соціально-политическаго благоразумія? Мм. гг., я не менъе вась желаю, чтобы этоть пагубный періодъ скитанія мысли для нашей молодежи наконепъ прекратился, и не менъе васъ убъжденъ, что школа можеть этому содъйствовать; но для этого ей слъдуеть помнить. что аксіома о прямой линіи, какъ о кратчайшемъ пути-правильна въ геометріи, а не въ педагогикъ. Школа можетъ внушать своимъ питомцамъ духъ научности и этимъ предохранять ихъ отъ скороспълыхъ сужденій и отъ преклоненія передъ хлесткой фразой; но если она станеть навязывать имъ готовыя убъжденія, то она достигнеть цъли, противоположной той, къ которой она стремится. Религіозная апологетика уже теперь создаеть атеистовъ: политико-соціальная апологетива будетъ на руку лишь нигилизму.

Все это, однако, лишь одна сторона опасности; вторая заключается въ неизбъжныхъ конфликтахъ съ семьей. Когда въ германскомъ рейхстагъ обсуждался вопросъ о школьномъ противодъйствии соціалистической агитаціи, извъстный соціалисть Бебель произнесъ ръчь, произведшую глубокое впечатліт-

ніе на членовъ палаты. "Неужели вы думаете", сказаль онъ между прочимъ, "что ваша школа уравновъсить въ умъ моего сына вліяніе его отца? В'єдь я безъ всякаго труда въ пять минуть вышибу изъ его головы весь тоть вздорь, который вы внушите ему въ теченіе всего вашего курса". Я привель это слово, разумбется, только вследствіе той хорошей и правильной идеи, которую оно съ такой силой выражаетъ. Вполнъ оставаясь на почет ортодоксальности, можно, тъмъ не менте, имъть свои личные взгляды на корифеевъ русской литературы и на ихъ идеалы; эти взгляды—неотъемлемые элементы нравственнаго и умственнаго облика родителей, они естественно, въ силу семейной традиціи, сообщаются и дътямъ. Въ силу этой семейной традиціи мы, отцы, будемъ всячески укрѣплять въ глазахъ нашихъ дътей авторитетъ, скажемъ, Тургенева и будемъ предостерегать ихъ отъ увлеченія Достоевскимъ и Толстымъ — не потому, чтобы мы считали себя сколько-нибудь равноправными этимъ двумъ геніямъ, а потому, что мы, какъ естественные руководители нашихъ дътей, имъемъ и право и обязанность направлять ихъ сужденіе, въ ожиданіи того времени, когда оно достаточно окръпнетъ. И какъ вы думаете, допустимъ ли мы, чтобы эта интимная связь между нами и нашими дътьми была разорвана постороннимъ человъкомъ? Нътъ; конфликтъ произойдетъ неминуемо, и въ этомъ конфликтъ пострадаетъ-ужъ, конечно, не нашъ авторитетъ. Но мнъ не хотълось бы доводить дъло до такого конфликта; и воть, поэтому, мой совъть преподавателю: "М. г., я вижу въ васъ своего сотрудника и готовъ, поэтому, всячески васъ поддерживать; распоряжайтесь по вашему усмотренію вашей областью, но воздерживайтесь отъ всякихъ посягательствъ на сферу моего законнаго воздъйствія на умъ и сердце моихъ лътей!"

Нерѣдко приходится мнѣ развивать такія идеи въ спорѣ со сторонниками школьнаго преподаванія новѣйшей литературы; и почти всегда мнѣ отвѣчаютъ слѣдующимъ образомъ: все это прекрасно, но не забывайте, что семей, гдѣ бы дѣти испытывали такое нравственное и умственное воздѣйствіе со стороны своихъ родителей, у насъ очень немного; большинство же семей, изъ которыхъ состоитъ наше общество, не-

способно воспитывать своихъ дѣтей". Вообще я долженъ сознаться, что въ сужденіяхъ нашихъ противниковъ объ обществѣ и его педагогической роли оно представляется мнѣ какимъ-то двуликимъ Янусомъ, или вѣрнѣе—чтобы перейти съ
римской миоологіи на русскую—пресловутымъ Титомъ народной прибаутки. Когда его приглашаютъ молотить, т.-е. участвовать въ общемъ дѣлѣ воспитанія собственныхъ дѣтей —
оно отговаривается разными недугами: у него и времени нѣтъ,
и силъ нѣтъ, и умѣнія нѣтъ, и ничего нѣтъ. Но когда дали
возможность разсуждать о школьномъ дѣлѣ — о, это другая
статья: тутъ общество непогрѣшимо, и оно требуетъ слѣпой
вѣры въ свою непогрѣшимость, полнаго подчиненія своему
авторитету. Вы сами изволили слышать, мм. гг., гордое заявленіе: "не можетъ быть катастрофой та реформа, которой
жаждетъ все общество". Вотъ она—большая ложка!

Гдѣ же истина? По своему обыкновенію — по серединѣ. Основываясь и на собственныхъ наблюденіяхъ, и на самой природѣ вещей, я отказываюсь вѣрить, чтобы въ нашемъ обществѣ дѣйствительно большинство семей было не въ состояніи воспитывать своихъ дѣтей, т.-е. проявлять ту способность, которой Господь Богъ надѣлилъ всякую скотину; съ другой стороны — особой заслуги въ этомъ еще нѣтъ. Отецъ, воспитывающій своихъ дѣтей — не болѣе, какъ хорошій рядовой въ культурной арміи, и права голоса по вопросамъ объ организаціи государственной школы я за нимъ еще не признаю — для этого требуются особыя познанія, имѣющіяся лишь у немногихъ (выше стр. 156 сл.). Но, конечно, за тѣми, кто сознается въ своей неспособности воспитывать своихъ дѣтей, я этого права и подавно не признаю; кто въ рядовые не годится, того въ генералы не производятъ.

Но великъ ли, малъ ли процентъ семей, исполняющихъ свою обязанность — во всякомъ случай это очаги культуры, которые сладуетъ всячески беречь и уважать; грашно конфисковать въ пользу школы тотъ ихъ огонь, которымъ опи сограваютъ всю свою среду. А въ составъ этого огня входитъ главнымъ образомъ новайшая русская литература. Стоитъ вдуматься въ тотъ фактъ, что одна "Нива" распространила сочиненія Тургенева, Гончарова, Достоевскаго и др. въ десят-

кахъ тысячъ экземпляровъ; немного найдется теперь интеллигентныхъ семей, у которыхъ не стояли бы на полкъ сочиненія этихъ писателей, и врядъ ли найдется одна, которая не принимала бы ихъ въ качествъ хоть временныхъ гостей. Школа можетъ спокойно и съ легкимъ сердцемъ обратиться къ другимъ задачамъ: въ чемъ другомъ, а здъсь ея содъйствіе не требуется.

Зато воть что отъ нея требуется: "школа должна" поставить кресть на этой самой лжеаксіом'ь "школа должна", этомъ плачевномъ продуктъ самомнънія однихъ и льности другихъ; она должна призвать семью и общество къ дъятельному сотрудничеству въ дълъ воспитанія молодежи, ясно, путемъ patti chiari, ограничивая свою власть. Я представляю себъ эти patti chiari въ конкретномъ видъ; я желалъ бы, чтобы всякая семья, отдающая двтей въ школу, получила отъ нея книжку, въ которой была бы точно оговорена вакъ та часть общей задачи, которую школа береть на себя, такъ и та, которая попрежнему остается на отвътственности семьи; тамъ же могли бы быть означены средства, которыми семья располагаеть для выполненія того, что можно бы назвать "программой вившкольнаго образованія дітей"; эта программа, разумфется, сообразовалась бы съ индивидуальностью учащагося и этимъ заодно было бы удовлетворено и то требованіе индивидуализаціи, которое, будучи обращено къ школь, представляеть собой настоящую квадратуру круга. Падеть и это нареканіе и много другихъ. Въ настоящее время общество относится къ школъ, какъ лънивый хозяинъ къ своему батраку, котораго онъ заставляетъ дълать всю работу. самъ лежа весь день на палатяхъ-немудрено, что онъ будетъ сварливъ и привередливъ. Необходимо, чтобы эти ненормальныя и несправедливыя отношенія изм'внились; необходимо, чтобы общество, само участвуя въ воспитательной работъ, видъло въ школъ не батрака, а сотрудника; результатомъ будетъ взаимное пониманіе, а оно-залогь искренней и прочной дружбы.

2 февр. 1900.

# ЭКСКУРСЪ СЕДЬМОЙ.

## VINCE, SOL!

Зачёмъ такъ мягка, такъ пуглива, подруга моя? Зачёмъ въ твоемъ сердцё столько отриданія— столько отреченія? И зачёмъ такъ мало рока въ твоемъ взорѣ?

Смотри: новую скрижаль водружаю я наль тобой.....

Huume.

...Тотъ волшебникъ рѣчи, словами котораго я привѣтствоваль тебя, мало тебя зналъ; нѣсколько отрывочныхъ сказаній, которыя ты въ вѣщемъ забытьи повѣдала міру на непонятномъ для него языкѣ—вотъ все, что до него дошло отъ тебя. Но онъ вперилъ въ тебя свой орлиный, всепроницающій взоръ — и его взоръ угасъ въ вѣщей глубинѣ твоей души. И онъ кликнулъ своимъ: Берегите ее! "Она—единственная, которая еще можетъ обѣщать".

Все на землѣ опредѣлилось; мы знаемъ, кто богатъ и кто бѣденъ; знаемъ, чѣмъ кто богатъ; знаемъ и того, кто, будучи нищимъ, богато живетъ, воровски черпая изъ чужихъ запасовъ. Но о тебѣ никто ничего не знаетъ: живой загадкой, живымъ залогомъ будущаго бродишь ты между людей.

Я вижу ликъ солнца на твоемъ ясномъ челѣ; но его окружили черныя тучи, и оно борется съ нимъ, отчаянно напрягая весь жаръ своихъ лучей; и я молюсь, чтобы разсѣялись черныя тучи, чтобы побѣдило солнце. Тогда только ты скажешь

то слово, котораго народы ждутъ отъ тебя—третье слово свободы, слово славянскаго возрожденья.

Молюсь — но зачёмъ? Ты знаешь зачёмъ; знаешь, что я люблю тебя — люблю загадочный блескъ твоихъ объщающихъ глазъ, люблю кроткую усмёшку твоихъ сомкнутыхъ устъ.

Ты научила меня твоему языку, и я полюбиль его—этоть роскошный и тонкій, могучій и нѣжный языкь. Мнѣ любо ощущать въ немъ порывы твоей страстной, самоотверженной души; любо мечтать подъ мѣрный рокоть его чарующихъ волнъ.

Я много бываль въ чужихъ странахъ, среди чужихъ народовъ; я заставлялъ себя жить ихъ жизнью, заставлялъ ихъ повърять мнъ самыя сокровенныя тайны своей души. И все, что я услышалъ и извъдалъ, я принесъ тебъ.

Я пробилъ себѣ путь къ матерямъ всего сущаго — въ ту туманную ихъ обитель, гдѣ великія тѣни прошлаго лелѣютъ дремлющіе зародыши будущаго. Я принесъ тебѣ ихъ скрижали; онѣ должны стать твоими, чтобы ты могла произнести обѣщанное слово рока—третье слово свободы, слово славянскаго возрожденья.

Я говорю тебѣ о нихъ на твоемъ языкѣ — но, увы! не твоимъ языкомъ. Ты удивленно смотришь на меня, и я рѣдко вижу искру узнаванія въ твоихъ глазахъ. "Странно" отвѣчаешь ты; "такъ еще никто со мной не говорилъ".

И кто-то шепчетъ тебъ: "Не върь ему! Зачъмъ онъ здъсь? Онъ для тебя—чужой". Черная тънь мелькнула передъ тобой, и ты ее узнала; узнавъ ее, ты сказала: "этотъ шепотъ лжетъ".

Да, этотъ черный шепотъ лжетъ. Наши предки когда-то рубились между собой, но мы, ихъ потомки, этой враждой не связаны. То была честная вражда, ясный булатный звонъ въ чистомъ полѣ; мы будемъ вспоминать о ней и съ ясной улыбкой смотрѣть въ глаза другъ другу. "Для того терпѣли вы бъдствія", скажемъ мы словами древняго баяна, "чтобы была пъсня среди людей". Эта пъсня есть; мы будемъ внимать ей, склонясь другъ къ другу, и чъмъ грознъе ея напъвы, тъмъ нъжнъе будутъ пожатія нашихъ рукъ.

Ясный булатный звонъ—ясная улыбка весенней дружбы... нъть, это не все. Есть другое—ближе, грустнъе, тяжеле.

Помнишь? Васъ было двъ сестры... О, не сверкай на меня

гнѣвной обидой твоихъ пугливыхъ, заплаканныхъ глазъ: я знаю вѣдь, то была не ты. Твои руки чисты, и нѣтъ злобы въ кроткой усмѣшкѣ твоихъ устъ.

Такъ про васъ въ сказкъ говорится: васъ было двъ сестры, и вы вмъстъ пошли въ лъсъ... по малину. Славянская сказка ее любитъ, этотъ кроткій даръ славянскихъ лъсовъ: "Кто больше малины соберетъ, тотъ унаслъдуетъ землю". Когда солнце стало садиться, его багровый лучъ освътилъ лишь одну; багровая капля повисла надъ ея черной бровью—это былъ не малиновый сокъ... Нътъ, нътъ, ею была не ты; твои руки чисты, и нътъ злобы въ кроткой усмъшкъ твоихъ малиновыхъ устъ.

Когда солнце взошло, его блѣдный лучъ освѣтилъ могилу; черная кровь гнѣвно кипѣла и дымилась въ ея черной, рыхлой землѣ. И этотъ дымъ черной тучей заволакивалъ блѣдное небо холоднаго утра; солнце боролось съ ней, но черная туча побѣждала.

Нѣтъ, то была не ты: я знаю про тебя другую сказку. Верхомъ на конѣ, въ своихъ царственныхъ парчахъ слѣдовала ты въ свой новый стольный градъ; твоя черная прислужница шла за тобой. День былъ знойный, и полуденное солнце безпощадно палило, изсушая твое молодое тѣло. Тебя соблазнилъ родникъ, журчавшій у твоего пути; твоя черная прислужница помогла тебѣ сойти, а затѣмъ, сорвавъ парчевый нарядъ съ твоихъ плечъ, вскочила на твоего коня и велѣла тебѣ ей служитъ. И ты, царственная смиренница, послѣдовала за ней.

И каждый день, замученная раба, выходила ты за ворота своего стольнаго града, съ грустной улыбкой на твоихъ кроткихъ устахъ, со щемящей обидой въ твоемъ кроткомъ сердцѣ. Ты поднимала свой влажный взоръ къ холодному, облачному небу: "О солнце, пламя обличенія! когда же ты выплывешь изъ-за тучъ? Разсъйтесь, черныя тучи; побъди, солнце!"

Такой позналъ я тебя. Мы протянули руки другь другу черезъ черную могилу; и могила покрылась зеленью, и гнѣвная кровь заснула, и ея черный дымъ разсѣялся въ голубыхъ мечтаніяхъ весенняго неба.

Такой позналь и полюбиль я тебя, славянка; и мнѣ больно, что не всѣ тебя знають такой, не всѣ тебя любять. Другая

присвоила себѣ твое имя и твою власть,—ты ее знаешь, свою черную прислужницу? Багровая капля повисла надъ ея черной бровью; о солнце, пламя обличенія! ты знаешь, чья это кровь?

О ради Бога, не дозволяй ей приближаться въ могилъ! Ея проклятая поступь нарушитъ голубой сонъ дремлющей крови; молодая зелень поблекнеть, сожженная жаромъ вскипъвшей струи. Опять черный дымъ поднимется въ небесамъ: тщетна будетъ борьба солнца съ его мракомъ — мракъ побъдитъ, и багровое пламя мести сверкнеть изъ-за черныхъ тучъ...

Иль ты не можешь ее оттолкнуть? Она теб' повел ваетъ, а ты смиренно ей служишь, царственная раба?

Но зачёмъ, — зачёмъ?

Зачёмъ такъ мягка, такъ пуглива, подруга моя?

\* \*

Я знаю зачёмъ.

Твои руки чисты, и нѣтъ злобы въ кроткой усмѣшкѣ твоихъ устъ; только бы они чаще смѣялись, эти кроткія уста! Но я вижу: твои губы вздрагиваютъ при каждой усмѣшкѣ, и эта дрожь говоритъ: "я виновата — я не должна смѣяться". Кто же тебѣ сказалъ, что смѣяться грѣшно?

Смотри: могила покрылась зеленью, и расцвътшая липа льетъ тихую дрему на ея кровь. Божья пташка въется надъней и поетъ долгую колыбельную пъсню горю и злобъ. Кто же тебъ сказалъ, что смъяться гръшно?

А когда-то ты умѣла смѣяться. Ты, рѣзвясь, бросала свой звонкій смѣхъ въ голубое небо — и онъ, ниспадая, застывалъ въ веселыхъ переливахъ твоихъ удалыхъ пѣсенъ. Ты бросала его въ небо — и онъ застывалъ въ веселыхъ узорахъ твоихъ церквей и хоромъ. По этимъ пѣснямъ, по этимъ узорамъ народы узнали, чѣмъ былъ когда-то звонкій смѣхъ волшебницыславянки; а тебѣ кто сказалъ, что смѣяться грѣшно?

Я знаю-это тебь онг сказаль; онь, твой второй мучитель.

Я его вижу: онъ съ молоткомъ стоитъ у твоего окна, выслъживая каждое движеніе твоего лица. Чуть затеплится лучъ радости въ твоихъ очахъ—стукъ, стукъ. Чуть заиграетъ легкая зыбь веселья на твоихъ устахъ—стукъ, стукъ. Это "стукъ, стукъ" говоритъ: ты не должна смъяться—смъяться гръшно. Онъ—пасъчникъ. Его пчелы летають по всъмь днамъ скорбныхъ долинъ твоего царства, вездъ, гдъ растуть блъдные, ядовитые цвъты горя и злобы. Онъ собираютъ ихъ ядъ—всъ ихъ яды, отъ бъщенаго крика отчаннія до тихаго вздоха раздавленной надежды; всъ ихъ яды онъ несутъ тебъ; въ улей страданій обратили онъ твое сердце.

Онъ — душеводитель. Такъ нѣкогда Богородицу, водили по мукамъ; она прошла всю обитель окаянныхъ, пережила всѣ ихъ мученія своей любящей душой; а когда ее привели обратно къ воротамъ скорбнаго града — передъ ней поблекъ ея голубой рай, и она захотѣла навѣки остаться среди замученныхъ. Такъ и онъ тебя водитъ по всѣмъ днамъ скорбныхъ долинъ твоего царства.

Онъ — вампиръ. Я видълъ его, какъ онъ черною ночью, склонясь надъ твоимъ бъднымъ, дрожащимъ тъломъ, нашептывалъ тебъ свои внушенія, чтобы ты ненавидъла радость, чтобъ не смъялась никогда. Я видълъ его: страшно горъли его красные глаза въ черномъ мракъ ночи, освъщая мучительныя судороги твоего бъднаго тъла; я тебя звалъ, но ты не слышала меня.

Онъ шепотомъ тебя спрашивалъ: "что видишь ты?" И ты отвъчала ему вдажнымъ, замученнымъ голосомъ: "Я вижу черную землю и черное небо: свинцовыя тучи заволокли солнце; только въ одномъ мъстъ вырывается черезъ густой покровъ его блъдный, плачущій лучъ; но и онъ, не достигши земли, замираетъ въ черной мглъ.

Онъ спрашивалъ тебя: "чего хочешь ты?" И ты отвъчала: "Хочу опять видъть зеленую землю и голубое небо. Разсъйтесь, черныя тучи; побъди, солнце!"

Онъ наполовину прикрыль своей красной рукой сомкнутые глаза твои и опять спросиль: "что видишь ты?" Ты глухо застонала; наконець, твой стонь сталь словомь и ты сказала: "Красный свёть озариль черную землю; я вижу унылую мерзлую поляну; на ней лежить тысяча мертвыхь, нагихь тёль. Нёть! они не мертвыя: они ползають, копошатся, жмутся другь къ другу. Они всё посинёли отъ стужи. Одни дышать себё на руки, чтобы ихъ согрёть, но влага замерзаеть на ихъ пальцахъ. Другіе хотять содрать ногтями поверхность земли,

чтобы укрыться подъ мерзлой корой; но ихъ ногти разбиваются объ ея ледъ, кровь сочится съ ихъ израненныхъ пальцевъ и замерзаетъ на нихъ. Они плачутъ отъ холода и отъ боли, но ихъ слезы замерзаютъ, не успъвъ скатиться съ ихъ глазъ".

Онъ спросилъ тебя: "чего хочешь ты?" — и ты отвътила: "Ничего не хочу".

Онъ сказалъ: "Прикажи изръзать свой плащъ на тысячу лоскутовъ и дать имъ по лоскуту. Имъ ты этимъ не поможешь, но тебъ будетъ легче: теперь ты терпишь тысячу стужъ, а тогда будешь териъть только одну". И ты глухо простонала въ отвътъ.

Онъ глубже надвинулъ тебѣ на глаза свою красную руку, совсѣмъ ихъ покрывая, и въ третій разъ тебя спросилъ: "что видишь ты?" И въ отвѣтъ ему послышался страшный, предсмертный хрипъ, въ которомъ я не узналъ тебя; и все-таки это была ты. И хрипъ сталъ словомъ и отвѣтилъ ему: "Земля разверзлась и открыла пропасть: въ пропасти, озаренное краснымъ пламенемъ, извивается чудовище. Въ немъ тысяча тѣлъ; нѣтъ! не тѣлъ, а головъ; нѣтъ! не головъ, а пастей. Ничего не вижу, кромѣ тысячи пастей; ничего не слышу, кромѣ ихъ протяжнаго, голоднаго воя. Онѣ вцѣпилисъ зубами другъ въ друга, какъ бы желая другъ друга пожрать; кровъ течетъ изъ ихъ ранъ, и ихъ языкъ жадно лижетъ эту кровъ, не разбирая, чужая ли это или своя…"

Онъ спросилъ тебя: "чего хочешь ты?" — и ты отвътила: "хочу, чтобы угасъ этотъ блъдный, плачущій лучъ, говорящій мнъ, что есть гдъ-то солнце. Сдвиньтесь, черныя тучи; навъки побъди; свинцовый мракъ!"

Онъ сказалъ: "Прикажи изрѣзать свое тѣло на тысячу кусковъ и дать имъ по куску. Имъ ты этимъ не поможешь, но тебѣ будетъ легче: теперь ты терпишь тысячу голодовъ, а тогда не будешь терпѣть ни одного". И страшный, предсмертный хрипъ былъ ему отвѣтомъ.

И долго, склонившись, висѣлъ онъ надъ тобою, озаряя краснымъ пламенемъ своего взора судороги твоего бѣднаго тѣла, нашептывая тебѣ свои внушенія, повѣряя тебѣ всѣ тайны и желанія своего злобнаго, мстительнаго сердца: чтобы ты ненавидѣла радость, чтобъ не смѣялась никогда. И страшно горѣли его красные глаза въ черномъ мракѣ ночи.

Одного только не повъриль онъ тебъ: что онъ — родной сынъ твоей черной прислужницы и ею приставленъ для того, чтобы ты обезсилъла и опустилась и навъки осталась закръпошенной ей.

Зачёмъ ты вёришь ему? Зачёмъ даешь ему убивать своимъ молоткомъ всякую Божью пташку, посланную тебё солнцемъ и весной? Зачёмъ даешь ему отравлять своимъ ядомъ твое молодое, могучее сердце? Зачёмъ даешь ему наполнять видёніями ужаса молодой, свёжій сонъ твоихъ ночей? Зачёмъ об'єщаешь ему отрекаться отъ радости и отрицать солнце?

Зачъмъ ты въришь ему, что тупое, безплодное уныніе—твой долгъ передъ голодными и нагими?

Уныніе безплодно, зиждительна радость. Семью смѣхами создаль Творецъ весь живой міръ. Только при седьмомъ смѣхѣ ему взгрустнулось, и онъ пролилъ слезу; тогда возникла человѣческая душа—твоя душа, царевна Несмѣяна.

Уныніе безплодно, зиждительна радость. О, если бъ ты могла, какъ въ былые дни, бросить свой звонкій смѣхъ въ голубое небо — онъ ниспаль бы мягкой волной и прикрыль бы тысячу нагихъ, продрогшихъ тѣлъ; онъ ниспаль бы небесной манной и накормилъ бы тысячу голодныхъ ртовъ. И изъ тысячи устъ раздалось бы благодарственное слово: списибо, волшебница! твоимъ смѣхомъ намъ жизнь красна.

Жизнь, еще разъ! Ради смѣха волшебницы-славянки—еще разъ, жизнь!

Подруга моя! Зачёмъ ты этого не хочешь — не можешь? Зачёмъ въ твоемъ сердцё столько отрицанія — столько от реченія — подруга моя?

\* \* \*

Какъ здъсь все ровно кругомъ—какъ плоско, какъ низко! Необозримой гладью тянется равнина; единственное возвышеніе на ней— могила. Странно! За рубежомъ говорятъ, что смерть равняетъ людей; у насъ ихъ равняетъ жизнь, жизнь втаптываетъ ихъ въ ровную почву, и лишь смерть даетъ имъ въ утъщеніе холмъ, именуемый могилой.

Горе тому, кто у насъ при жизни пожелаетъ возвыситься надъ равниной. Тысячи цъпкихъ рукъ хватаютъ его, тысячи

завистливыхъ голосовъ кричатъ: "отдай! Отдай ту силу, которая возноситъ тебя: эту силу ты взялъ у насъ!" — Безумцы! дайте же ему подняться, помогите ему. Онъ отдастъ вамъ сторицей, что онъ у васъ взялъ: чѣмъ выше взлетитъ водометъ, тѣмъ шире будетъ пространство, которое онъ своими брызгами ороситъ. — Но нѣтъ, я знаю васъ и вашу завистъ: "наша равнина теперъ просто равнина; она станетъ низменностью, когла ты вознесешься".

Прости меня, я ученый; это ихъ чувство я называю "боязнью вертикали". А вертикаль—это рокъ жизни; ты этого не знала? Зато одно ты знаешь теперь: отчего такъ мало жизни было въ твоей жизни. У насъ жизнь ползетъ по равнинъ, и только смерть насыпаетъ намъ возвышеніе, именуемое могилой; эта могила—послъдній вздохъ жизни по утраченной вертикали.

Ты стоишь на могилъ: ты не забыла, что объщала сказать свое слово народамъ? Ты удивленно смотришь на меня: забыла!

Оставь могилу, съ нея ты того слова не скажешь. Пойдемъ туда: тамъ далеко, гдѣ равнина соприкасается съ моремъ, стоитъ одинокая гора. Правда, и эта гора лишь могила: равнина, умирая въ морѣ, насыпала себѣ ее въ утѣшеніе, какъ свой курганъ; она — ея предсмертный вздохъ по утраченной вертикали. Но что дѣлать! другихъ горъ у тебя нѣгъ.

Когда-то онъ у тебя были. Ты помнишь, какимъ дружнымъ, могучимъ раскатомъ онъ отвътили примчавшейся изъ-за моря грозъ? Помнишь, какъ полились веселые водопады съ утесовъ Казбека и Чатыръ-дага? Ты удивленно смотришь на меня: "да развъ это мои горы?" Нътъ, теперь онъ—не твои; онъ вновь станутъ твоими, когда ты вспомнишь о своемъ объщанномъ словъ.

Но эта—пока твоя; взойдемъ на нее. Видишь? Твой красный мучитель отсталь отъ тебя. Онъ водиль тебя по всёмъ днамъ скорбныхъ долинъ твоего царства, но горъ онъ не любить: здёсь нётъ тёхъ блёдныхъ цвётовъ, ядомъ которыхъ онъ кормилъ тебя. Другіе цвёты здёсь растуть— теплые и яркіе, какъ это весеннее солнце, ласкающее насъ своими лучами; свёжіе и бодрящіе, какъ этотъ вётерокъ. подувшій на насъ со студенаго моря.

Мы на вершинъ; смотри, какая ширь кругомъ! Впереди насъ—голубой смъхъ безпредъльнаго моря; позади насъ— зеленый смъхъ безпредъльной равнины.

Ввгляни пристальние на эту въчно движущуюся, въчно безпокойную, голубую поверхность. Между волнами — синій мракъ; но каждая верхушка загорается, искрится, превращается на мгновеніе въ ослъпительный огнеметь. Волну тянетъ къ солнцу; смъхъ волны—ея отвътъ на поцълуй солнца.

Взгляни пристальные на ту навыки застывшую, навыки спокойную зеленую поверхность позади тебя. Когда ты смотрыла на нее снизу, блыдные и грязные стебли былинокь и травь пятнали свыжую, сочную мураву: теперь ты смотришь на нее взоромы солнца—и видишь одны зеленыя, озаренныя верхушки. Теперь ты познаешь, что смыхы муравы—ея отвыть на поцылуй солнца.

Да, вертикаль—рокъ жизни: ты не забыла, что объщала сказать свое слово народамъ? Огонь объщанія заиграль въ твоихъ просвътленныхъ очахъ; върь мнъ, подруга моя, смъхъ твоихъ глазъ—ихъ отвътъ на поцълуй солнца.

Ты бредила подъ гнетомъ красной руки твоего мучителя и бредящіе внимали твоему бреду и повторяли его: "Слушайте всѣ! раздалось слово волшебницы-славянки". Да, твой стонъ сталъ словомъ, и твой хрипъ сталъ словомъ; когда же твой смѣхъ станетъ словомъ?

Огонь объщанія заиграль въ твоихъ глазахъ — и потухъ; отчего онъ потухъ? Оттого ли, что черная туча стала заволакивать солнце? Не теряй надежды; молись со мною, чтобы эта туча разсъялась, чтобы солнце побъдило.

Тебя тянеть обратно въ равнину,—въ пропасть? Зачѣмъ? Ты потупляещь взоръ, ты шепчешь мнѣ въ отвѣтъ одно слово: "отдать!"

Отдать? да что же ты отдашь теперь, когда у тебя ничего еще нѣть? Ты изрѣжешь на тысячу лоскутовъ свой плащъ, и не согрѣешь нагихъ; ты велишь изрѣзать на тысячу кусковъ свое тѣло, и не утолишь голодныхъ. Нѣть, не предавайся тщетнымъ мечтамъ: теперь тебѣ еще нечего отдавать.

Отдать? Ты отдашь, когда скажешь свое слово; сказать его—твой рокъ. Его ты съ равнины не скажешь; его ты ска-

жешь съ горы. Не покидай горы; равнина поглотитъ тебя. Ты развъ не видишь, кто поджидаетъ тебя у подножія горы?

Огонь объщанія заиграль въ твоихъ глазахъ— и потухъ. Подруга моя! Отчего такъ пугливъ поцълуй солнца въ твоихъ глазахъ?

Отчего такъ мало рока въ твоемъ взоръ,подруга моя?

\* \* \*

Смотри: новую скрижаль водружаю я надъ тобой. Эта первая скрижаль—скрижаль Зевса.

Ты знаешь, кто такое Зевсъ? Это — тоть богь, которому служили на вершинахъ горъ. Это — та сила, которая тебя тянеть на встръчу поцълую солнца. Это — духъ вертикали.

Ты помнишь? То было ночью. Была равнина и была влага; и влага стала возноситься надъ равниной. Но равнина ей крикнула: "отдай!" она ухватилась за нее тысячью цёпкихъ рукь—и влага разостлалась сёрымъ, свинцовымъ туманомъ по равнинѣ, и стала душить ея травы и цвёты и живыя твари..... Ты хочешь отдать, подруга моя? хочешь лечь гнетущимъ туманомъ на твою родную землю?

Но воть сверкнуло въ горнихъ око Зевса, и влагу потянуло вверхъ, на встръчу его поцълую. Она собралась въ вышнихъ дождевой тучей; тогда грозный смъхъ Зевса заигралъ на ней, тысячью живительныхъ струй полилась она обратно на свою родную равнину, освъжая ея травы и цвъты и живыя твари. Такъ она отдала ей то, что взяла у ней — но отдала весельемъ и жизнью, а не болъзнью и смертью.

Спроси влагу, думала ли она объ отдачѣ, когда возносилась къ нему, къ возлюбленному своей души. Она скажетъ: "нѣтъ". Она думала о немъ и о грозномъ веселіи его смѣха; а отдача совершилась сама собой, по предвѣчнымъ законамъ міра. Кто думаетъ объ отдачѣ, тотъ отъ тумана, а не отъ грозы.

Но ты боишься грозы. Теб'в сердце щемить, когда огненная зм'вя Зевса скользить по склонамъ тучи, когда все поднебесье весело содрогается отъ раскатовъ его см'вха; "молнія убиваеть", говоришь ты. Да, конечно; молнія убиваеть. А туманъ — о н'втъ, онъ не убиваетъ. Онъ только отнимаетъ у

насъ свътъ и веселіе и медленно, незамътно впитываетъ въ насъ ядъ своей гнетущей хвори, отъ котораго мы потомъ—сами умираемъ.

Молнія убиваеть, да. И тоть народь, который поклонялся Зевсу на вершинахъ горъ, воздаваль почести тѣмъ, кого убивала его молнія, видя въ нихъ его избранниковъ и святыхъ. И онъ обводилъ изгородью тѣ мѣста равнины, которыя были убиты молніей Зевса, называя ихъ "энелисіями" и ублажая ихъ молитвами и приношеніями. А жертвы тумана—кого она заботитъ, эта безвѣстная проказа больной земли!

О ясная, могучая смерть! о ясная, святая скорбь! Жалокъ тоть, у кого нётъ энелисія въ сердцё.... Глаза твои блеснули влагою, подруга моя; я вижу, духъ горы тебя проникъ — ты понимаещь меня.

Посмотри... нѣтъ, не смотри; съ горы не увидишь. Но припомни, какъ точно и тщательно они раздѣлили равнину на участочки, чтобы всѣмъ одинаково въ нихъ задыхаться. Горе вамъ, богатыри! карлики писали законы для васъ. Ничего, говорять они, вымирайте, коли не можете приспособиться; мы, карлики, приспособились. А будетъ тѣсно и намъ—предоставимъ поле карликамъ карликовъ, и такъ далѣе, пока милліономилліонная тля не заполонитъ земли. Да здравствуетъ равенство и приспособляемость! да здравствуетъ земной рай—царство всепобѣждающей, непреоборимой плѣсени.

А пока — уважайте участочки и раздъляющія ихъ канавы: тотъ грѣшникъ, тотъ преступникъ, кто преступаетъ канаву.

Смотри, подруга моя: солнце клонится къ закату, и наши тъни призрачными исполинами скользятъ по замечтавшейся равнинъ. Какъ ты думаешь, сколько канавъ ежесекундно преступаютъ наши исполинскія тъни? И они этого не чувствуютъ, и нътъ гръха въ дъяніяхъ нашихъ. Да, красиво и върно говорятъ жители горъ: "на горъ нътъ гръха".

У насъ, дѣтей Зевса, законъ одинъ—стремленіе къ нему, на встрѣчу его поцѣлую. И этотъ законъ— нашъ рокъ. Ты вѣдь знаешь: вертикаль—это рокъ жизни; ты не думаешь отрицать жизнь? Слѣдуй этому року— а отдача совершится сама собою, по предвѣчнымъ законамъ живой природы.

Понятна тебѣ скрижаль Зевса? Да, здѣсь она понятна; вѣдь Зевсь—это тоть, кому служили на вершинахъ горъ.

... Что слышу я? Ты и сама хотъла бы принести ему благодарственную жертву—здъсь же, на его горъ? Но какъ это сдълать? Кругомъ все пусто; здъсь нътъ ни тельца, ни барана... Ты смъешься; да, я понялъ тебя. Принесемъ ему въ жертву вампира.

Но гдѣ онъ, твой вампиръ? Онъ спрятался у подножія горы, поджидая тебя, а теперь... смотри, что за чудо! Поцѣлуй солнца коснулся его, и онъ заметался въ предсмертныхъ судорогахъ. Теперь только видно, какъ онъ весь гадокъ: какой-то отвратительный, краснымъ гноемъ налитый волдырь, — чудовищная красная мокрица съ крыльями нетопыря. Но солнце побѣдоносно довершаетъ свое дѣло: онъ кипитъ, дымится, все его тѣло краснымъ паромъ возносится въ вечерній воздухъ. Рѣзвыя нимфы нашей горы весело треплютъ и рвуть на части его призрачную плоть; всѣ очертанія слились, теперь онъ— не болѣе какъ рядъ причудливыхъ красныхъ облачковъ, стремительно уносимыхъ въ море.

Въ добрый часъ! Оставаясь надъ равниной, онъ бы за ночь палъ ядовитой ржой на молодой хлъбъ.

Жертвоприношеніе совершилось. Богъ приняль его — ты слышишь веселый рокоть удаляющейся тучи? Она повисла надъ съвернымъ небосклономъ, оставляя неприкосновеннымъ лучезарное око Зевса. Подруга моя! этотъ рокотъ предвъщаетъ намъ тихую ночь и ясный, безоблачный день.

\* \*

Смотри: новую скрижаль водружаю я надъ тобой. Эта вторая скрижаль—скрижаль Паллады.

Она—первородная дочь Зевса, духъ державнаго разума и движимой разумомъ воли; ей служили въ бъломраморныхъ храмахъ, вънчавшихъ кремли свободныхъ и благоустроенныхъ городовъ

Теперь эти храмы въ развалинахъ; неразумная стихійная сила разбросала стройныя колонны и разбила строгую красоту ясныхъ фронтоновъ. Нѣкогда око Паллады сіяло въ нихъ; теперь оно померкло, и лишь одинокій путникъ любуется нѣмыми

остатками минувшаго величія и чуетъ близость богини въ ея поверженномъ твореньи.

Что было въ началъ, то стало вновь; а знаешь ты, что было въ началъ?

Въ началъ была мгла и душа мглы—уродливая Горгона. Она жила въ сумрачной пещеръ самой ядовитой долины первобытнаго міра. И у нея была своя скрижаль, и на скрижали стояли слова, которыя ты знаешь: "Науки храмъ, ея друзьямъ недостижимый въчно, открытъ тому, кто врагъ уму: онъ въ немъ царитъ безпечно".

Отсюда, изъ этой сумрачной пещеры, выпускала она своихъ гадовъ распространять слова ея скрижали среди людей. И каждому давала она, въ придачу къ нимъ, особое наставленіе.

Первому она велѣла говорить: "ѣшь, пей и размножайся, остальное — суета и спѣсь". Второму: "кто не за тебя, тотъ противъ тебя". Третьему: "кто противъ тебя, тотъ глупъ или подлъ". Четвертому: "Простота—залогъ истины". Пятому: "Не довѣряй тому, кто ясными доводами пытается переубѣдить тебя: знай заранѣе, что его доводы—красивая фальшь, и не выпускай крота твоего убѣжденія изъ его норы". Шестому: "Во всякомъ дѣяніи ищи себялюбиваго побужденія". Седьмому: "Истина открывается коллективной волѣ толпы, а не единоличному мышленію выдающихся мужей: vox populi—vox Dei".

Таковы были гады, посылаемые Горгоной во всё углы вселенной; и люди внимали ихъ ученію и слёдовали ему, и царство мглы распространялось по землё.

И мгла стала грозить небу и его свътиламъ. "Не торжествуй, солнце!" говорила она, "вскоръ твой блескъ померкнетъ, затуманенный моимъ дыханіемъ, и старшій изъ моихъ гадовъ поглотитъ твой сіяющій ликъ".

Многіе отправлялись въ пещеру Горгоны, чтобы сразить ее и спасти царство свѣта; но никто не могъ вынести ея пустого, мертвеннаго взора. Кровь леденѣла у бойцовъ, и они застывали каменными глыбами у порога пещеры.

Но вотъ, ведомый Палладой, Солнце-богатырь переступилъ этотъ порогъ. Онъ отразилъ своимъ яснымъ щитомъ каменный взоръ чудовища и отсъкъ ему его уродливую голову. И Паллада прикръпила голову Горгоны къ своей эгидъ и окружила ее тъми семью гадами, которые распространяли ея науку по землъ.

И когда мгла пошла походомъ противъ свъта, стремясь поглотить небо съ его свътилами, и солнце уже стало меркнуть, окутанное ея ядовитымъ дыханіемъ — Паллада вышла ей навстръчу, высоко держа эгиду въ своей побъдоносной рукъ.

Страшно смотрълъ съ высоты блъдный ликъ чудовища своимъ пустымъ, мертвеннымъ взоромъ: широкою щелью зіялъ подъ сплюснутымъ носомъ его безобразный ротъ, точно высмъивая своей безсмысленной улыбкой безсмысленное послушаніе тъхъ, кто принялъ его науку.

И мгла познала себя въ зіяющей пустоть этого мертваго лика; она выпустила небо изъ своихъ цъпкихъ рукъ и скрылась, пораженная, въ ядовитыя пещеры и пропасти земли. Солнце побъдило, и скрижаль Наллады возсіяла надъ міромъ.

Ты знаешь скрижаль Паллады—скрижаль державнаго разума? Да, подруга моя, теперь ты знаешь ее. Она открывается только тъмъ, кто сразилъ Горгону, а ты ее сразила. Видишь, какъ ръзвыя волны голубого моря треплютъ и заливаютъ красныя клочья ея тъла?

Нѣтъ даровыхъ истинъ: только то—твое честное убѣжденіе, что ты честно продумала въ горнилѣ твоего сознанія. И только тотъ имѣетъ право согласиться съ тобой, кто закалилъ твою мысль въ огнѣ собственнаго разума.

Не все обозрѣваетъ огненный взоръ свѣтлоокой богини; есть область, надолго, быть можетъ, навсегда ей недоступная,— ее вѣдаетъ Деметра. Но того, что для тебя завоевала Паллада, ты не должна уступать Горгонѣ и ея гадамъ.

Посмотри на богиню: какъ весело пылаетъ ясная гроза ея очей, какъ весело смъется ея ясный шлемъ, возвращая солнцу его поцълуй! Какъ она горитъ жаждой боя за державный разумъ и его права! И что это будетъ за веселый, славный бой—ясный булатный звонъ въ чистомъ полъ!

"Ты долженъ признать самое горькое для тебя положеніе, разъ оно доказано; ты долженъ отказаться отъ самаго дорогого для тебя убъжденія, разъ оно опровергнуто" — вотъ завътъ Паллады ея бойцамъ. Ея око съ одинаковою любовью свъ

тить и побъдителямь и побъжденнымь, если они соблюдають этоть завъть, данный ею смертнымь на всъ времена.

А на груди ея—чешуйчатая эгида съ головой сраженнаго страшилища: пусть знають смертные, кому они себя отдають, отрицая свётлоокую богиню и ея завёть, отвергая ясную грозу ея битвъ!

Гдѣ нѣтъ боговъ, тамъ рѣютъ привидѣнья; кто сторонится ока Паллады, надъ тѣмъ нависнетъ зіяющій взоръ Горгоны—тотъ взоръ, отъ котораго каменѣетъ плоть и леденѣетъ жизнь.

Хочешь ты, чтобы поля твоей равнины огласились яснымъ булатнымъ звономъ Палладиныхъ битвъ? Хочешь, чтобы ея бъломраморные храмы вънчали кремли твоихъ городовъ?

Но кто-то шепчетъ тебъ: "Не хоти. Зачъмъ ей быть здъсь? Она для тебя—чужая". Черная тънь мелькнула передъ тобой, и ты ее узнала; узнавъ ее, ты сказала: "этотъ черный шепотъ лжетъ".

Онъ лжетъ, да; но его ложь простительна. Эта черная тънь навъки бы разсъялась, если бы ее озарило око Паллады съ высоты ея бъломраморнаго храма въ кремлъ твоего стольнаго града.

\* \*

Смотри: новую скрижаль водружаю я надъ тобой. Эта третья скрижаль—скрижаль Геракла.

Онъ—сынъ Зевса и любимецъ своей сестры Паллады; но его мать была смертная, и долей смертнаго была его доля на нашей землъ.

Ему улыбнулась Жизнь, когда онъ быль въ колыбели, и сказала ему: "Радуйся, дитя! Твой путь будеть свободенъ: надътобой не будеть закона, кромъ твоей силы и твоей воли". И малютка вздохнуль ей въ отвътъ.

Она вторично улыбнулась и сказала ему: "Радуйся, дитя! Твой путь будеть славень: твой отець Зевсь пріобщить тебя къ сонму небожителей, и ты будешь вкушать вѣчное блаженство за его трапезой, рядомъ со златокудрой Гебой". И малютка взглянуль на нее, и огонь ея взора потухъ во влагѣ его очей.

Она въ третій разъ улыбнулась и сказала ему: "Радуйся,

дитя! Твой путь будеть свътель: я исполню всъ желанія твоего сердца". И туть только малютка отвътиль ей улыбкой.

Ставъ отрокомъ, онъ отправился въ путь. Онъ проходиль мимо скалистой Немеи; пастухи окружили его и взмолились къ нему: "Сжалься надъ нами, герой! дикій левъ опустошаетъ наши стада". Вслъдъ затъмъ они разбъжались: рычанье льва послышалось съ вершины ближайшей скалы. Гераклъ остался; немного спустя шкура косматаго звъря уже свъшивалась съ его плечъ.

Онъ прошелъ дальше: на зеленомъ лугу стояла Жизнь съ пучкомъ голубыхъ цвътовъ въ рукъ. Она спросила его: "Неправда ли, ты думалъ о трапезъ Зевса и ради нея совершилъ свой подвигъ, помогая слабымъ и обиженнымъ?" Онъ отвътилъ: "Я поборолъ льва, потому что онъ мнъ встрътился на моемъ пути, и я чувствовалъ въ себъ силу его поборотъ; мой трудъ былъ радостенъ и награды не ждетъ.

"А теперь ты мнѣ встрѣтилась на моемъ пути: дай же мнѣ одинъ изъ цвѣтовъ, которые у тебя въ рукѣ. Онъ тянетъ меня къ себѣ своимъ сладкимъ, веселящимъ запахомъ: если ты въ моемъ подвигѣ видишь заслугу, пусть твой цвѣтокъ мнѣ будетъ наградой за него".

Она сказала: "на что тебъ этотъ цвътокъ? Мужайся и трудись; тебя ждетъ твое мъсто за трапезой Зевса и ласка прекраснокудрой Гебы. А цвъты мои не для тебя". И она, смъясь, протянула ихъ проходившему мимо молодому пастуху; тотъ поигралъ ими и бросилъ ихъ въ протекавшій мимо ручей.

Онъ спросилъ: "Какъ же ты объщала исполнить каждое желаніе моего сердца?" Она отвътила: "Я не объщала исполнить это желаніе теперь".— "Будь благословенна!" сказалъ онъ и продолжалъ свой путь.

Минули годы; Гераклъ сталъ юношей. Онъ проходилъ мимо болотистой Лерны; крестьяне обступили его и взмолились къ нему: "Сжалься, надъ нами, герой! Стоглавая гидра заняла единственный родникъ, дававшій намъ чистую, студеную воду". Вскорѣ затѣмъ изъ сосѣдней чащи послышалось шипѣніе гада. Гераклъ вышелъ ему навстрѣчу; послѣ долгой, упорной борьбы онъ отрѣзалъ и прижегъ головы чудовища и омочилъ свои стрѣлы въ его ядовитой крови.

Онъ прошель дальше; у родника его встрътила Жизнь съ вънкомъ изъ голубыхъ цвътовъ на русыхъ кудряхъ и съ золотой чашей въ правой рукъ. Она сказала ему: "Я все время любовалась на тебя и на твой славный бой; ты, видно, живо представлялъ себъ въчное блаженство, ждущее тебя по окончани твоего земного бытія?" Онъ отвътилъ: "Я поборолъ гидру потому, что она мнъ встрътилась на моемъ пути, и я чувствоваль въ себъ силу ее побороть; это былъ радостный трудъ. А если ты любовалась на мой подвигъ, то теперь награди меня".

Она сказала: "Я затемъ и встретила тебя, герой, чтобы тебя наградить. Я дамъ тебе цветокъ изъ моего венка; онъ—такой же, какъ и те, которые некогда такъ нравились тебе". Онъ ответилъ: "Его запахъ приторенъ, и его видъ не пленяетъ более моихъ глазъ; но меня тянетъ къ той чаше, что у тебя въ правой руке. Какъ весело искрится ея золото въ лучахъ солнца! какъ весело играетъ ея светлая, живительная влага! Дай мне одинъ глотокъ, и я бодро буду продолжать свой путь".

Она сказала: "На что тебѣ моя чаша? Трудись и сражайся: тебя ждеть вѣчная награда на лучезарномъ Олимпѣ. А отъ чаши Жизни подальше: она не для тебя". И она, смѣясь, протянула ее проходившему мимо крестьянину; тотъ, отпивъ нѣсколько капель, бросилъ остатокъ вмѣстѣ съ самой чашей въ глубъ родника.

Онъ вздохнулъ и спросилъ: "Какъ же ты объщала исполнить каждое желаніе моего сердца?" Она отвътила: "Ты пожелаль имъть мой цвътокъ, и я тебъ его принесла; но объ этомъ желаніи я не объщала, что исполню его теперь".— "Будь благословенна!" сказалъ онъ и грустно пошелъ дальше.

Возмужавъ, онъ побороль дикую рать кентавровъ; и опять его встрътила Жизнь подъ сънью раскидистой яблони. Она предложила ему напиться изъ ея чаши; но ея блескъ уже не веселиль утомленныхъ глазъ героя, и ея влага показалась ему пръсной и вялой. А тъхъ яблокъ, что алъли на краю вътви, она ему не позволила сорвать.

На исходъ цвътущихъ лътъ онъ поборолъ Кербера, свиръпаго стража преисподней; выйдя на свътъ, онъ опять увидълъ Жизнь, которая ждала его у подножія горы. Она улыбнулась и протянула ему три яблока; онъ равнодушно ихъ принялъ, равнодушно заложилъ руку за спину и въ грустномъ раздумьи опустилъ чело.

Поднявъ глаза, онъ встрътилъ ея загадочный, дътски веселый и дътски жестокій взоръ. Онъ сказалъ: "За что ты обманываешь меня? За каждый послъдній мой подвигъ ты исполняла мое предпослъднее, давно уже выдохшееся желаніе; ужели всегда такъ будетъ?"— "Нътъ", шепнула она, "есть одно желаніе, которое я исполню немедля, какъ послъднее— чтобы ты не могъ сказать, что я исполнила не всъ желанія твоего сердца".

"Такъ воть оно", сказаль онь, "я тебя хочу—тебя самоё; хочу, чтобы ты была моей— воть мое послъднее желаніе, за которымь уже не будеть мъста для другихъ!" Съ этими словами онь подняль руку по направленію къ ней. "Къ чему?" спросила она съ дътскимъ удивленіемъ во взоръ. "Къ чему, когда тебя ждеть Геба у престола Зевса? А я сама къ тебъ приду, когда ты будешь старцемъ, чтобы вънкомъ изъ розъ увънчать твою съдину".

Онъ сказалъ: "Я давно тебя люблю, жестокая, люблю тебя любовью столь же безумной, какъ и ты сама. Красота Гебы меркнетъ передъ твоей, и я хочу тебя теперь же, а не тогда, когда крылья моего желанія, разбитыя, повиснутъ. Ты сама сказала, что нътъ надо мной закона, кромъ моей силы и воли; покорись же моей силъ и волъ!"

Онъ опустиль ей руку на плечо. Она быстро отшатнулась отъ него—и онъ почувствоваль, какъ адское пламя окружило его тѣло. Точно весь ядъ гидры проникъ его плащъ и, впиваясь въ него самого, сталъ пожирать всѣ живые покровы его костей. Тщетно пытался онъ сбросить его: плащъ прилипъ къ его кожѣ, и онъ, отрывая его, раздиралъ свою собственную плоть. И всѣ страданія, перенесенныя имъ въ жизни, показались ему блаженствомъ въ сравненіи съ этой нестерпимой болью.

Онъ сказалъ ей: "Прекрати мою муку!" Она грустно улыбнулась и отвътила: "Да, я ее прекращу; это и есть то твое желаніе, которое я могу исполнить немедля, какъ послъднее".

Она повела его на вершину горы; тамъ ореады воздвигли для него высовій костеръ. Опираясь на ея руку, онъ взошелъ на него. "Будь благословенна!" шепнулъ онъ ей; и его шепотъ замеръ въ бурѣ пламени, охватившаго и костеръ и его.

Тщетно ждала Геба своего жениха; его душа низошла въ преисподнюю, вздыхая по оставленной Жизни. Тамъ ее встрътиль, много спустя, странникъ Одиссей. "Зачъмъ ты здъсь?" спросила она его, "или и тебя гонитъ та же доля, что и меня? Я былъ сыномъ властителя Зевса—и неустанный трудъ былъ мой удълъ..."

\* \*

Смотри: новую сврижаль водружаю я надъ тобой. Эта четвертая сврижаль—скрижаль Деметры.

Деметра — старшая сестра Зевса, кроткая богиня тайнъ о синемъ покровъ. Она — духъ сонной равнины; ей служили въ прохладныхъ рощахъ, въ синемъ сумракъ густолиственныхъ тополей.

Ты видишь: солнце повисло надъ краемъ западнаго моря, и волны стыдливо зардълись, готовыя принять въ свой теремъ божественнаго жениха. А тамъ, съ востока, Деметра все шире и шире простираетъ свой синій покровъ надъ утомленной равниной. Ты слышишь шепотъ ея предвъстника, вечерняго вътерка? Онъ шепчетъ ей: "Засни, утомленная; засни—до утра".

Утро — начало міра, вечерь — его конець. Все, что началось, должно кончиться: всякому міру предстоить его вечерь. Зевсь вздрогнуль, постигши силу этого слова; онь взглянуль на сестру—и нашель успокоеніе въ синей тайн'в ея кроткихъ очей. "Да", сказала она, "придеть время—и твой вечеръ наступить, и мой покровъ покроеть и тебя. Ты заснешь, утомленный; заснешь — до утра.

"Вы раздълили между собою всъ міры видимости и мысли; мнъ остались лишь синія междумірія тайны.

"Ты помнишь? Была весна; твои птички весело пѣли надъ моей равниной, и твое лучезарное око мирно улыбалось невинному, зеленому смѣху ея травъ. Онѣ стремились вверхъ на встрѣчу твоему поцѣлую; но пришло лѣто—стремленіе стало, колосъ зацвѣлъ; пришла осень—налившійся колосъ уныло от-

вернулся отъ теби и опустилъ голову въ мрачномъ раздумьи: что же теперь?

"Что теперь?" рявкнула Горгона; теперь—конецъ, теперь—смерть! Горе вамъ, былинки и пташки: васъ ждетъ смерть! Горе вашимъ пъснямъ, вашему смъху: они застынутъ въ безмолвіи смерти! Горе вашему стремленію: его скуетъ смерть. А, вы не знали, для чего васъ вызвали изъ нъдръ небытія? Такъ узнайте же: для того, чтобы вы медленно и полно вкусили горести смерти!"

"И она вышла изъ своей мрачной пещеры и показала равнинъ свою уродливую голову съ ея пустымъ, зіяющимъ взоромъ. И равнина въ ужасъ заколыхалась: спаси насъ, Зевсъ! спаси насъ, Паллада! мы всъ васъ любили и къ вамъ стремились: не выдавайте насъ смерти!

"Но ты безучастно смотрѣлъ въ голубую даль, и твоя дочь грустно склонилась на свое копье. Гулъ отчаянія пронесся по пожелтѣвшей нивѣ: зерна выпали изъ своихъ колосьевъ: смерть торжествовала.

"Тогда я приблизилась къ бъднымъ дътямъ моей равнины; я покрыла ихъ своимъ синимъ покровомъ и шепнула имъ: засните, утомленные; засните—до утра.

"Я поборола смерть. Я послала свою единственную дочь къ царю преисподней въ нъдра земли; она принесла людямъ въсть, что смерти нъть, что есть только синій сонъ утомленнымъ—сонъ до утра.

"Медленно, тяжелымъ шагомъ достигаетъ усталый путникъ вечерняго берега жизни. Онъ готовъ возроптать, чуя прикосновеніе леденящей руки; но я осѣняю его глаза своимъ покровомъ — и онъ засыпаетъ, съ кроткой улыбкой надежды на устахъ, склонивъ голову ко мнѣ на плечо. Я его бережно укладываю на мягкое дно своего челна; тихо скользитъ мой челнъ по синимъ тайнамъ рѣки междумірія. Рой духовъ безмолвнымъ полетомъ провожаетъ соннаго пловца, сплетая загадочные концы двухъ жизней, чередуя сновидѣнія воспоминаній со сновидѣніями чаяній; такъ доплываетъ онъ до утренняго берега жизни. Здѣсь солнце свѣтитъ и трава зеленѣетъ; очнувшійся путникъ стряхиваетъ съ себя тайны междумірія и бодро

стремится въ тотъ шумный градъ, гдѣ копье Паллады его привътствуетъ съ высоты бѣломраморнаго кремля.

"И люди познали благостыню моего синяго покрова; благодарные побъдительницамъ смерти, они воздвигли мнъ съ дочерью роскошный храмъ въ Элевсинъ на озаренномъ пылающими свъточами лугу. Здъсь мы пъстуемъ имъ святыя таинства; здъсь золотая печать сковываетъ уста жрецовъ-Евмолпидовъ. Наше молчаніе — залогъ откровенія; горе тому, кто нарушить печать Элевсинскихъ таинствъ!

"И тысячи утомленныхъ стекаются въ Элевсинъ искать откровенія и отрады въ синемъ сумракѣ моихъ пещеръ, въ торжественныхъ хороводахъ моего озареннаго луга. Паллада мирно взираетъ на мои таинства, навѣки сокрытыя отъ ея огненнаго взора; она знаетъ, что ей меня не побороть—мѣд ное остріе ея копъя разбилось бы о мягкую, но несокрушимую ткань моего покрова.

"Мы не враги. Я охотно уступаю ей все, что горить огнемъ стремленія, все, въ чемъ кипить надежда и сила; она безъ зависти даетъ мнѣ затеплить синій огонекъ моей тайны для тѣхъ, для кого померкло лучезарное солнце счастья.

"И ты, о Зевсъ, не касайся своимъ перуномъ моего элевсинскаго храма! Пусть въ немъ во всѣ времена ищутъ отрады тѣ. у кого повисли крылья желаній, разбитыя бурей твоей жизни. Если ты разрушишь мой храмъ — воскреснетъ Горгона и ея гады, и всѣ разбитые жизнью усилятъ ея рать; мгла снова пойдетъ на солнце, и солнце не побѣдитъ. — Или ты не знаешь, что они сдѣлали съ моей страдалицей?

"Она была молода и счастлива, и они сказали ей: Ты должна отдать твои серьги, ожерелья и запястья, должна отдать твои шелка и парчи — этого требуеть онъ. Грустная улыбка скользнула по ея устамъ; она отдала имъ все и сказала: да свершится воля его!

"Они сказали ей: ты должна отказаться отъ хороводовъ и вечеринокъ, должна сторониться друзей и подругъ, семьи и родныхъ: неустанный трудъ отъ зари до зари отнынѣ твой удѣлъ—этого требуетъ онъ. Слезы брызнули изъ ея очей; она положила себѣ на голову глиняный кувшинъ и покорно пошла за водой, говоря: да свершится воля его!

"Они сказали ей: ты должна отдать ему на закланіе своего единственнаго малютку, зав'ятное дитя твоихъ надеждъ; этого требуетъ онг. Румянецъ исчезъ съ ея щекъ, и ея очи потухли; она отдала имъ своего ребенка и шепнула помертв'вышими устами: да свершится воля его!

"И день за днемъ, послѣ зари и передъ зарей, ходила она за водой къ роднику съ тяжелымъ кувшиномъ на головѣ, съ тяжелой думой въ сердцѣ; она работала за прялкой и кроснами, въ огородѣ и у очага; а вечеромъ, склонивъ усталый станъ надъ пустой колыбелью своего ребенка, она шептала: Омъ далъ, онъ и взялъ; да свершится воля его!

"Но воть однажды, у порога ея хижины, ее встрътила твоя свътлоокая дочь. Безумная! гнъвно воскликнула она, что сдълала ты? Твоя жертва была напрасна: знай, его—нътъ. Они обманули тебя: есть Зевсъ, богъ радости, разума и любви, но его—нътъ.

"Она отвътила: зачъмъ ты мнъ это сказала? Они мнъ оставили жизнь; ты меня убила. Да будетъ проклять безжалостный блескъ твоихъ очей, озарившій мою пустоту!

"Паллада исчезла. Гдѣ нѣтъ боговъ, тамъ снуютъ привидѣнія: изъ разверзшейся пещеры выползли, одинъ за другимъ, направляясь къ страдалицѣ, три гада. Одному имя было — Раскаяніе, другому — Отчаяніе, третьему — Уничтоженье. Ихъглаза зловѣще горѣли багровымъ пламенемъ; они медленно приближались къ ней, и она уже чувствовала палящее дыханіе перваго изъ нихъ.

"Тогда я, оттолкнувъ гадовъ, къ ней подошла. Я освнила ее своимъ синимъ покровомъ — на нее повъяло прохладой тайны съ ръки междумірія, и счастливая улыбка впервые за-играла на ея блъдныхъ устахъ. Я склонила ея голову себъна плечо и, покрывая ее, шепнула ей: засни, утомленная; засни — до утра".

\* \* \*

Смотри: солнце коснулось своимъ нижнемъ краемъ верхняго края моря; началась торжественная минута разлуки дня съ міромъ. И я водружаю надъ тобою новую скрижаль: эта пятая скрижаль—скрижаль Аполлона.

Оставимъ Деметру и синій покровъ ея тайнъ: онъ тебѣ будеть нуженъ въ грядущемъ, но не теперь. Ты молода и прекрасна: мнѣ любо смотрѣть на твое свѣжее лицо, облитое румянцемъ заходящаго дня. Такъ нѣкогда Клитія, дѣва-цвѣтокъ, глядѣла вслѣдъ своему любимцу, догоравшему на огненномъ ложѣ волнъ; и лучъ ея взора угасалъ вмѣстѣ съ нимъ.

О, пронивнись лучами угасающаго бога! въ нихъ для тебя новая, въчная наука. Только тотъ постигь ценность жизни, кому понятна Клитія и ея гордая, ликующая смерть.

"Тебъ, о мой возлюбленный!" говорила она, "приношу я вольный даръ моей души, тобою вызванной къ бытію. Я была цвъткомъ среди цвътковъ; одна лишь душа породы жила во мнъ. Я не знала, что родилась вчера, не знала, что умру завтра; ровная струя подсознательной жизни уносила меня изъ въчности въ въчность.

"Да, тихо и ровно текла струя моего бытія. Величайшая радость лишь скользила по ней едва зам'єтной зыбью, которую стирало сл'єдующее мітновенье; величайшее горе отзывалось въ ней лишь едва слышнымъ стономъ, замиравшимъ въ первомъ в'єтерк'є. Ч'ємъ я была, и была ли я—всего этого я не знала.

"И вдругъ твой лучъ, о мой возлюбленный, коснулся меня; твой голосъ воззвалъ ко мнъ: познай самос себя! Я оглянулась на тъхъ, что тъснились кругомъ меня, и мнъ стало ясно: все это была не я. Я посмотръла на себя: грань между мною и не мной опредълилась, душа личной жизни загорълась во мнъ.

"Ты мив сказаль: Одумайся! еще есть время. Хочешь ты промвнять ввиность подсознательнаго бытія на минуту личной жизни? Я оглянулась назадь: тихо и ровно текла струя, выбросившая меня на берегь сознанія; мив стало страшно этой безмольной ввиности, и я ответила: да!

"Ты мнѣ сказалъ: Одумайся! еще есть время. До сихъ поръ ни радость тебя не окрыляла, ни горе не бороздило твоего сердца; хочешь ты отвѣдать восторгъ упоеній, окупаемый жгучею болью, мучительными содроганіями души? Я оглянулась назадъ: тихо и ровно текла струя вѣчности, покинутая мною; мнѣ стало страшно ея невозмутимой глади, и я отвѣтила: да!

"Ты мив сказаль: Теперь ты моя, и воть тебв мой вто-

рой наказъ: познавъ себя, будь тѣмъ, что ты есть! Я робко спросила тебя: о милый мой! имѣю ли я право быть тѣмъ, что я есть? Посмотри, сколько сотенъ и тысячъ тѣснятся кругомъ меня: если всѣ захотятъ быть тѣмъ, что они есть — какъ намъ ужиться другъ съ другомъ?

"Ты улыбнулся мнѣ въ отвѣтъ: мое слово, сказалъ ты, не для нихъ, мои лучи не проникаютъ въ глубину полусознательнаго бытія: ты уже была моей избранницей, когда я возжегъ въ тебѣ душу личной жизни. Не заглушай же ее въ себѣ: будь тѣмъ, что ты есть, познавъ себя!

"Это значить: будь художницей собственной жизни, собственнаго я; мой законъ — законъ гармоніи, законъ красоты: только то хорошо, что даетъ съ твоимъ я хорошее, ясное созвучье. Ты сама отнынъ себъ мърило: дълай все, что къ тебъ идетъ, и другіе покорятся красотъ и гармоніи твоего я.

"И не думай, что мое слово зоветь тебя на стезю преступленія. Преступленіе несовм'єстимо съ тобой, потому что ты—избранница моя. И мое слово—только для тебя, моей избранницы, а не для техъ сотенъ и тысячь, что т'єснятся кругомъ тебя. Он'є его не услышать; а если и услышать—пусть попытаются: всл'єдь за ихъ преступленіемъ волна раскаянія опять погрузить ихъ въ ту струю, изъ которой имъ никогда не сл'єдовало выходить. Теб'є многое дозволено, чего другимъ нельзя.

"Такъ говорилъ ты мнѣ; и я сознала себя избранницей твоей. О, какъ горѣлъ твой лучъ въ моемъ сердцѣ! какъ чувствовала я свою отвътственность за то святое пламя красоты, которое ты во мнѣ возжегъ!

"О милый мой! Та личная жизнь, на стезю которой ты призваль меня, предстала предо мною въ двойномъ, причудливомъ свѣтѣ. Я часто спрашивала себя: да я ли еще я? Или я—сосудъ избранія, и чужая воля живетъ и волить во мнѣ? И я поняла, что въ этомъ отрѣшеніи отъ себя состоитъ высшее осуществленіе личной жизни.

"И для меня стало долгомъ все то, что во мнѣ волила эта воля. Въ началѣ они пытались навязывать мнѣ законы своей нравственности: они называли ее обязательною для всѣхъ, а, стало быть, и для меня. Я смѣялась надъ ихъ назойливостью, и они

прокляли меня; я смёялась надъ ихъ проклятіями, и они по-корились мнё.

"Глупцы проклинали меня; безумцы мнѣ подражали. Имъ было любо слѣдовать за мною по бѣлой тесьмѣ, перекинутой черезъ пропасть; но тесьма не выносила тѣхъ, кого не окрыляла твоя воля, въ комъ не горѣло пламя твоей красоты,—и они обрушивались въ вѣчный мракъ. А сотни и тысячи ликовали о ихъ паденіи и возглашали, смѣясь: смотрите всѣ! нравственный законъ торжествуеть.

"И мив стало страшно лишь одного: какъ бы раньше меня не потухло это святое пламя въ моей груди. Я кормила его всъмъ, чъмъ оно хотъло—и радостями, и горемъ. Сотни и тысячи гитвно взывали ко мив: что дълаешь ты? Сторонись радости: она окупается горемъ. Сторонись горя: оно сокращаетъ жизнь. А я говорила: я сторонюсь лишь покоя—онъ отрицаетъ жизнь... Ко мив, красота радости! ко мив, красота горя! Было бы чъмъ помянуть жизнь—тамъ, на томъ свътъ!

"И жизнь моя была свѣтла, какъ свѣтелъ путь твоей колесницы на небесной тверди. Про меня пѣлъ влюбленный юноша въ лѣтнюю ночь, повѣряя своей милой тайну своихъ пламенныхъ желаній; про меня баяла старушка за зимнимъ огнемъ, воскрешая предъ внучатами память минувшей весны, а предъ собою — память отцвѣтшей жизни. Я стала Царь-дѣвицей нашихъ пѣсенъ и сказокъ.

"И ты, мой возлюбленный, быль ко мив милостивь до конца. Меня освёжаль твой первый лучь, еще влажный оть ночного дыханія студенаго моря; меня ласкаль твой последній, прощальный взорь, готовый потухнуть въ вечерней волив. Твой огонь неугасимо горель въ моей груди; еще теперь онъ тлеть, и я знаю: его последняя, предсмертная вспышка унесеть мою душу.

"Прости, мой лучезарный другь! Еще мгновеніе—и надътобой сомвнется синяя пучина моря, а надо мной—синій покровъ богини тайнъ. Я съ благодарностью возвращаю тебъсладкій даръ жизни, безъ сожальнія о радостяхъ, которыми ты ее надълилъ, и безъ упрека за горе, которое ты заставилъменя испытать. Будь благословенъ, мой другь—будь благословенъ и прости!"

Такъ говорила дъва-цвътокъ, Клитія, невъста Аполлона; угасающій лучъ солнца принялъ ея послъдній поцълуй. И тебя, подруга моя, ласкаетъ прощальный взоръ заходящаго бога; но ты молода и свъжа, и жизненный путь едва начатъ тобою.

Хочешь, чтобы этотъ путь былъ светель, такъ же светель, какъ и белая тесьма ея благословенной жизни? Хочешь стать Царь-девицей нашихъ песенъ и сказокъ?

Подумай: пока про тебя бають другую сказку, и она еще не прожита. Посмотри на западъ: о солнце, пламя обличенія! Ты знаешь, что это за сказка? Черная тънь мелькнула передъ тобою: хочешь ты, чтобы это было ея послъднее появленье?

Какъ весело играетъ вечерній вътеръ твоими русыми кудрями; какъ ярко горятъ они, развъваясь, въ багровыхъ лучахъ заходящаго солнца! Да, свътлый богъ, прощаясь, благословляетъ тебя на твой жизненный путь.

Подруга моя! хочешь ты быть достойной благословенія бога? Смотри: весь огненный шаръ уже погрузился, только верхній его край еще виднѣется надъ верхнимъ краемъ волнъ. Пока тебя еще ласкаетъ его прощальный лучъ, стряхни ярмо робости, кликни ему: да, хочу!

Солнце зашло: посмотри, какими чудными переливами алъетъ надъ рубежомъ волнъ его огненное дыханіе! Скоро и оно угаснеть; небо темнъетъ, на его южномъ склонъ золотой Гесперъ затеплилъ свою тихую лампаду. Гесперъ, сопрестольникъ Афродиты—такъ называлъ его народъ-избранникъ боговъ.

Да, подруга моя; золотой лучъ любви запылалъ надъ нами на синемъ покровъ ночного неба. И я водружаю надъ тобою новую скрижаль: эта шестая скрижаль—скрижаль Афродиты и ея таинствъ.

Ей служили когда-то на цвѣтистыхъ лугахъ подъ прозрачной сѣнью миртовыхъ бесѣдокъ. Тутъ ея прислужницы, теплой весенней порой, созывали ея юныхъ поклонниковъ на веселый всенощный праздникъ: "завтра люби, кто любви не позналъ; а кто ее знаетъ — завтра люби!" это было давно — теплой весенней порой жизни нашей породы.

Подулъ самумъ съ востока, и поблекли цвъты луга Афро-

диты; пали наземь, изсушенныя зноемъ, зеленыя вътви ея миртовыхъ бесъдокъ. Начался мартирологъ любви.

Другіе были изгнаны; ее взяли въ плънъ. Ее проклинали съ амвоновъ, ее распинали и жгли на городскихъ площадяхъ; ее волочили по домамъ разврата, гдъ отверженцы жизни изрыгали предъ ней пьяную грязъ своихъ блудныхъ похотей; ее облекали въ отвратительное рубище и привязывали къ позорному столбу, восклицая: смотрите всъ! вотъ она, — ваша прославленная любовь!

Она все выносила въ горделивомъ спокойствіи и говорила своимъ мучителямъ: на васъ мой позоръ и на дѣтей вашихъ! Я— вѣчно чиста и прекрасна; но дряблѣетъ станъ и сохнетъ рука у того, кто посягае́тъ на Зевсову дочь Афродиту.

Она все вынесла; но она стала другой, чёмъ была нёкогда среди миртовыхъ бесёдокъ своего цвётистаго луга. И тё, кто къ ней приближается теперь, рёдко видять улыбку ласки на ея божественныхъ устахъ, рёдко слышатъ ея упоительный зовъ: "завтра люби, кто любви не позналъ; а кто ее знаетъ—завтра люби!"

"А, ты хочешь любви; но кто тебѣ сказалъ, что ты имѣешь право любить?

"Ты молодъ и силенъ; возьми этотъ камень, брось его вверхъ, — туда, вслъдъ улетающей птицъ. Смотри, какъ онъ понесся къ облакамъ! какъ онъ стремительно летитъ, точно не предчувствуя близкаго паденія! Вотъ онъ остановился: здъсь раздълъ между восходящей и нисходящей вътвью его полета; но пока я говорю, онъ успълъ упасть и тяжело грохнуться о землю.

"А ты, мой другь, что собой представляеть, —восходящую или нисходящую вътвь жизни? Замъть: я дочь Зевса, духа вертикали; я только тъмъ улыбаюсь, въ комъ вижу порывъ восходящей жизни.

"Ты обидълся: я молодъ и силенъ, говоришь ты. О другъ мой! а увъренъ ли ты, что не былъ старцемъ еще въ колыбели?

"Твой дъдъ былъ прекрасенъ и могучъ; въ немъ жилъ порывъ восхожденія, который бы его вознесъ къ облакамъ. Но онъ его заглушилъ въ пьяной грязи своихъ блудныхъ похотей;

онъ былъ раздёломъ между восходящей и нисходящей вътвью вашей породы.

"Я—та, что «на жужжащемъ станкъ времени ткетъ живую ризу божества». Я сплетаю лучшія единицы и изъ нихъ вывожу въчную нить породы. Какое мнъ дъло до тебя? Тебя я отвергла. Ты былъ старцемъ еще въ колыбели; не для тебя—любовь. Иди — умри бездътнымъ, во избъжаніе худшаго зла: не сына, проклятіе родишь ты себъ.

"И тебя также, о второй мой другъ, я съ болью въ сердцъ отвергла. Твой отецъ былъ первымъ среди мудрецовъ; но ради науки онъ забылъ все въ мірѣ и сталъ раздѣломъ объихъ вътвей вашей породы. Тебѣ онъ передалъ свой пытливый умъ, свою беззавѣтную преданность разуму. Свѣтъ Паллады сіяетъ на твоемъ челѣ, огонь Паллады горитъ въ твоихъ впалыхъ глазахъ; служи ей и впредь—она окружитъ тебя почетомъ и славой, но мои розы не для тебя.

"И ты тоже, о мой третій другь, оставь мою свиту. Ваша порода давно уже нисходить; въ тебъ она дала свой послъдній отпрыскъ, нъжный и мягкій, съ печатью неземной доброты на твоихъ тонкихъ, трустныхъ устахъ. Служи Деметръ; она сдълаетъ тебя богомъ для людей и ласково тебя осънитъ своимъ синимъ покровомъ, когда мятежные сны о веснъ вашей породы придутъ тревожить осеннюю дрему твоего сердца.

"Гдѣ вы, могучіе и смѣлые,—гдѣ вы, избранники мои? Я ищу васъ глазами среди этихъ сыновъ равнины — и едва нахожу немногихъ между многими. О дряблое племя! Недаромъ вы въ теченіе вѣковъ жгли и распинали Зевсову дочь Афродиту и топтали въ грязь ея божественные дары!

"Но я слышу, вы ропщете. Знаю: вы раздѣлили свою равнину на мелкіе участки, объявивъ преступникомъ того, кто преступитъ ваши межи и канавки. Вы и любовь размежевали: одного для одной, одну для одного, чтобы хватило на всѣхъ—вотъ ваша высшая справедливость. Такъ вы, не спрашиваясь меня, подѣлили мои дары!

"Вы меня распинали и жгли: я смотръла на хитрую съть вашихъ межей и канавокъ, и дикій хохотъ пробивался черезъ боль моихъ мученій. О безумцы, безумцы! Не спросясь меня, дълить мои дары!

"Мое проклятіе поражало вась въ вашихъ дѣтяхъ, и вы не хотѣли опомниться. Вы удивлялись росткамъ уродства, слабоумія и преступности на столь старательно размежеванныхъ вами участкахъ; вы строили для нихъ больницы, убѣжища и тюрьмы и тщетно старались исцѣлить и обезвредить то, что слѣдовало предупредить.

"Что дѣлали ваши врачи? Отчего они не учили васъ предупреждать нисхожденіе породъ? Но нѣтъ: они учили васъ сохранять въ живыхъ ваши отверженныя мною отродья и робко повторяли вашъ девизъ: одну для одного, чтобы хватило на всѣхъ.

"Неправда, неправда! ни одной для одного, если онъ отверженъ мною; вотъ вамъ мое слово! А мое слово—рокъ; тотъ рокъ, что «хотящихъ ведетъ, а нехотящихъ волочитъ».

"А, вы остолбенъли. Вижу, вы поняли, что я сказала, и еще лучше поняли то, чего я не сказала. И сотни рукъ угрожають мнъ: сгинь, дьяволица! О да, я васъ знаю; мой мартирологъ еще не конченъ. Ваши костры горъли когда то для еретиковъ въры; они горятъ и понынъ для еретиковъ любви.

"И все же вы мнъ сноснъе тъхъ другихъ сотенъ и тысячъ, что мнъ радостно рукоплещутъ теперь, понявъ по-своему смыслъ моего молчанья. Какъ мнъ противны ихъ гадкія улыбки, какъ противно любострастное морганіе ихъ слизкихъ, блудливыхъ глазъ! Подите прочь! какое мнъ дъло до васъ и вашихъ грязныхъ похотей?

"И какое вамъ дъло до меня? Моя любовь — любовь красоты; моя красота — красота здоровья и силы, красота восходящей жизни. Я сплетаю своихъ избранниковъ алой тесьмой зиждительной любви.

"Зачъмъ забыли вы слово моей пророчицы, вдохновенной Діотимы? «Любовь есть жажда рожденія въ красотъ». А если это такъ, то что же такое красота?

"Знаете вы, что говорить жгучій взорь страсти моего избранника, покоящійся на его милой? Онъ самъ этого не знаеть, но этоть взоръ говорить: ты—та, которой суждено родить мнѣ завѣтное дитя моихъ надеждь!

"И знаете вы смыслъ ея дѣвичьяго румянца, отвѣчающаго

на взоръ его страсти? Онъ ей самой непонятенъ, но этотъ румянецъ говоритъ: ты — тотъ, отъ котораго мнѣ суждено родить завѣтное дитя моихъ надеждъ!

"Какое вамъ дѣло до всего этого? Гдѣ нѣтъ боговъ, тамъ снуютъ привидѣнія. Ваша любовь—послѣднее издыханіе пораженной жизни, послѣдній чадъ догорающей свѣчи, послѣдній грошъ промотавшагося дармоѣда; ваша красота—чахлый пустоцвѣтъ, уродство отверженья. Подите прочь! — А вы, проклинающіе меня, выслушайте дьяволицу и запомните ея слова.

"Я сплетаю избранныя единицы и вывожу изъ нихъ въчную нить породы; но эти единицы я беру отовсюду. Слышите? Отовсюду, гдъ мнъ вздумается. И я смъюсь, когда моя могучая поступь сметаеть сотни вашихъ межей, засыпаеть сотни вашихъ канавокъ. И тщетны будутъ ваши кары моимъ избранникамъ: въ своихъ дътяхъ найдутъ они оправдание свое.

"Ройте, мърьте; старайтесь, не спросясь меня, дълить между собою мои дары по близорукимъ разсчетамъ вашей справедливости; въ своихъ дътяхъ найдете вы осуждение свое. Ройте, мърьте; отъ моего слова вы все-таки не уйдете; мое слово — тотъ рокъ, что хотящихъ ведетъ, а нехотящихъ волочитъ".

Такъ говорила своимъ хулителямъ и отверженцамъ дочь Зевса; такъ рокоталъ ея голосъ изъ-за тучи гнѣва, нависшей надъ ея черными бровями... Ты удивлена, подруга моя? Тебѣ не вѣрится, чтобы это была она—кроткая богиня нѣги, вѣчно улыбающаяся владычица любовныхъ чаръ?

Я пересказаль тебѣ ея грозное слово своимъ хулителямъ и отверженцамъ; но могу ли я пересказать тебѣ то, что отъ нея слышатъ ея избранники? Взгляни на ея предвъстницу, золотую звѣзду на южномъ небосклонѣ; пусть ея тихое, кроткое сіяніе озаритъ твою душу. Она явственно шепчетъ тебѣ: "завтра люби, кто любви не позналъ; а кто ее знаетъ—завтра люби!"

\* \* \*

Синій покровъ молчаливой богини сомкнулся надъ нами; тысячью глазъ смотритъ на насъ Тайна съ нетлѣнныхъ высотъ синяго неба. Меня смущаетъ ея строгій, повелительный взоръ; я знаю, что долженъ водрузить надъ тобою еще одну новую скрижаль; эта седьмая и последняя скрижаль — скрижаль Діониса.

Мое сердце горить при его имени, имени любимца моей души; смутное чувство, сладкое и страшное, вскипаеть съ его глубины и тщетно ищеть образа, чтобы воплотиться въ немъ. И все же мы не должны упускать этой минуты: теперь Діонись намъ ближе, чъмъ когда-либо раньше. Онъ—духъ примиренія неба и земли; ему служили на святыхъ полянахъ горъ, подъ сверкающимъ покровомъ Тайны въ тихую весеннюю ночь.

Служили—ты знаешь, вто? Служила она, красавица юга, вождельная дочь голубыхъ морей; но еще раньше служили ему—сины нашей земли. Онъ — наше родное божество; онъ къ намъ вернулся изъ купели голубыхъ морей, и мы его не узнали въ его сіяющей, божественной красоть. Но онъ взглянуль на насъ глубокимъ взоромъ своихъ томныхъ очей—и чувство признанія, сладкое и страшное, наполнило наше сердце.

О могучій взоръ! Онъ манить мою душу изъ предѣловъ видимости въ невѣдомое, несказанное и несомнѣнное; онъ будить тайну сущаго бытія, дремлющую въ вѣщей глубинѣ моего сердца. Онъ разрываетъ покровъ сознанія, сдерживающій мое я въ его ясно очерченныхъ границахъ; я чувствую, какъ оно расплывается, возсоединяется съ великою Сутью, отъ которой оно отдѣлилось для кратковременной личной жизни.

Нътъ болъе пространства и его границъ; нътъ болъе времени и его предъловъ. Все, что когда-либо было сладкаго въ моей жизни, всъ чаянія будущаго счастія, весь восторгъ гордыхъ объщаній, собранный молодой жизнью моей породы и таящійся въ заповъдныхъ нъдрахъ моего естества — все это зашевелилось, пробужденное взоромъ Діониса. О упоительное мгновеніе, полное блаженства въчной цъпи въковъ!

Подруга моя! ты хочешь, чтобы я повъдаль тебъ тайны Діониса? Дай мнъ руку: пусть мърный волнобой моей крови сообщится тебъ; тогда ты безъ словъ поймешь то, что я хотъль бы тебъ сказать.

Смотри какъ повелительно, тысячью своихъ страстныхъ очей, смотритъ на нашу гору небесная твердь. "Да проснись же, гора!" говоритъ она ей: "тотъ навъки заснулъ, кто не проснется теперь".

Теплый ночной вѣтерокъ подулъ съ моря, насыщенный тайной сущаго бытія. Какъ расширяется моя грудь, вдыхая его благовонія! какъ сладко теряется образъ сознанія въ его опьяняющей нѣгѣ! Да, этотъ вѣтерокъ—дыханіе Діониса; онъ явственно шепчеть мнѣ: "Да растворись же душа! тотъ навѣки окоченѣлъ, кто не растворится теперь".

Ты здёсь еще, подруга моя? Я чувствую жаръ твоей руки, вижу смёющійся блескъ твоихъ очей черезъ прозрачную дымку мерцающей ночи. Но со мной ли душа твоя, или во мнё — я не знаю. Да, я вижу и нашу гору: огромнымъ призракомъ выступаетъ она изъ тумана пропасти, въ которой потонули и равнина и море. Но на ней ли я, или надъ ней — я не знаю.

Сильнѣе подулъ теплый вѣтеръ съ моря, полный нѣги Діониса; мощнѣе звучитъ его страстный призывъ: "Да колыхнись же, гора! тотъ навѣки застылъ, кто не колыхнется теперъ".

Теперь, теперь.... почему теперь? О да, мы забыли: сегодня — первая ночь мая, ночь свадьбы неба и земли; сегодня — праздникъ Діониса, примирителя неба и земли. Насъ осънила ночь чудесъ, поднимающая завъсу бытія для избранниковъ Ліониса.

Во всѣ времена тянуло ихъ въ эту ночь къ святымъ полянамъ нетлѣнныхъ горъ для службы Діонису; мать-Земля, въ восторгѣ весенняго упоенія, отступалась отъ своихъ правъ на нихъ; свободные отъ ея тяги, они блаженно рѣяли въ пространствахъ подлуннаго міра, обнимаясь съ ночными вѣтрами, летучей свитой Діониса. На утро они возвращались къ своимъ очагамъ, съ загадочной улыбкой знанія на сомкнутыхъ устахъ. Слѣпая чернь ихъ сжигала изъ зависти къ ихъ знанію; но всѣ мученія казни не могли пересилить блаженства той ночи чудесъ, и они умирали съ блескомъ Діониса въ своихъ вѣшихъ очахъ.....

Смотри! гора колыхнулась.... или это заволновался туманъ, окутавшій ея призрачныя очертанія? Что за странный туманъ! смотри, какъ онъ тянется къ намъ изъ глубины пропасти, въ которой потонула равнина, какъ онъ ползеть; точно исполинскій змѣй... или это подлинный змѣй? Смотри, какъ

горять его багровые глаза, какъ сверкаеть его серебристая чешуя... Нъть! это огни Діониса озарили святую поляну на склонъ горы. Это его избранники, со свъточами въ рукахъ, приближаются къ намъ, справить священныя оргіи въ его честь.

Чу! Ты слышишь ихъ пъснь? Точно вся радость возрожденной земли стала звукомъ и разливается, ликуя, во влажной теплотъ ночного эфира. — Ты видишь ихъ? Что за красота! Точно вся юность возрожденной земли стала образомъ и воплотилась въ этомъ сонмъ избранниковъ и избранницъ Діониса.

Ты здѣсь еще, подруга моя? Я чувствую жаръ твоихъ пылающихъ щекъ, я вижу сіяніе на твоихъ русыхъ кудряхъ... Откуда это сіяніе? Или это Сѣверный Вѣнецъ, свадебный даръ Аріадны, оставилъ сверкающую твердь и спустился къ тебѣ, чтобы увѣнчать твое юное чело? Да и та ли ты, что была прежде? Нѣтъ! Царственнымъ величіемъ дышатъ твои сверхземныя черты. Теперъ только стала ты той, которой тебѣ суждено было быть: слава тебѣ, невѣста Діониса!

Ближе и ближе къ намъ тянется свита благословеннаго бога. Гора проснулась; тысячью свъточей отвъчаетъ она на огненный привътъ небесной тверди.

Громче и громче раздаются ликованія діонисовой пѣсни подъ глухой шумъ тимпановъ и звонкіе переливы флейтъ. Скоро они будутъ здѣсь; скоро вся гора закружится въ бѣшеной нляскѣ діонисовыхъ хороводовъ.

Ночь чудесъ наступила. Я умолкаю; пусть самъ Діонисъ доскажетъ тебъ свою скрижаль.....

\* \*

Ночь чудесъ прошла. Мы опять на равнинъ. Сквозь предразсвътный туманъ видны очертанія хижинъ; здъсь отдыхаеть, въ ожиданіи скораго пробужденія, въковой трудъ равнины и ея сыновъ.

Какъ мы спустились? Не знаю. Такъ, какъ спускается влага собравшейся въ вышнихъ тучи. Тебя давно тянуло къ равнинъ; помнишь? Ты хотъла отдать, когда тебъ нечего было отдавать.

Теперь ты богата: ты не забыла науки горы? Теперь ты можешь, ты должна отдать.

Востокъ зардълся алой зарей; нашъ сіяющій другь посылаеть впередъ свое огненное дыханіе возвѣстить о своемъ приближеньи. Еще часъ — и царственное свѣтило побъдоносно взойдетъ надъ землей; прерванное дѣло жизни начнется вновь.

Равнина ждетъ; и всѣ горы и долы кругомъ ждутъ вмѣстѣ съ ней. Ты не забыла, что объщала утолить ихъ въковую жажду? Еще часъ выжидающей дремоты; а затъмъ—

А затъмъ — твое слово, моя царица; третье слово вождельной свободы — слово славянскаго возрожденья!

6 марта 1905 г.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

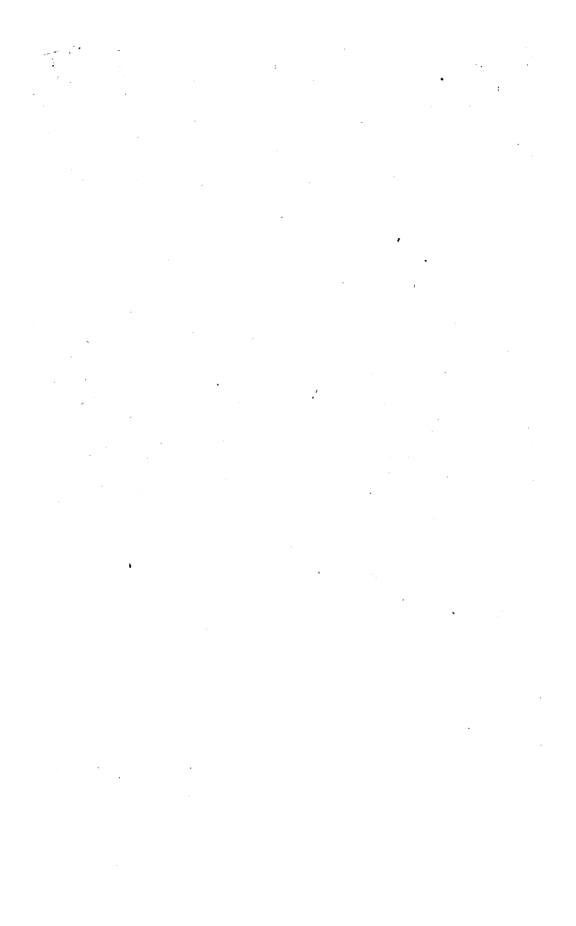
## Древній міръ и мы.

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CTPAH. |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | Введение: Постановка задачи.—Три антитезы.—Vох populi— vox Dei.—Большое и малое "я" общества.—Общественное мив- ніе и соціологическій подборь.—Первая антитеза: образова- тельное значеніе античности.—Данныя историческаго опыта.— Зацвики.—Гетерогенія цвлей.—Эволюція классическаго образо- ванія.—Критеріи образовательной силы предметовь: исихологія и исихологическое науковъдъніе.—Смысль сочетанія: "образова- тельное значеніе".—Принципь профессіональный и принципь образовательный.—Назначеніе средней образовательной школы. |        |
| 2. | Первая антитеза: продолженіе.—Составъ школьной античности.—Древніе языки какъ таковые.—Ассоціаціонный и апперцепціонный методы усвоенія языковъ.—Относительная цінность чужого языка какъ дополненія къ родному.—Абсолютная его цінность какъ пищи для ума.—Прозрачность правописанія. — Прозрачность флексіи. — Исключенія. — Законом трность лингвистическихъ явленій.                                                                                                                                                                   | 20     |
| 3. | Первая антитеза: продолженіе. — Лексическій составъ древних языковъ. — "Языкъ -исповёдь народа". — Отраженіе народной души въ словахъ языка. — Отраженіе въ нихъ народнаго быта. — Синтаксисъ. — Эманципація мысли. — Сравнительная неграмматичность русскаго языка. — Стилистическая цённость языковъ — Античный "періодъ" какъ школа стиля. — Опасность оскудёнія и борьба съ ней.                                                                                                                                                       | 33     |

| ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CTPAH. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 4. Лекція четвертая  Первая антитеза: окончаніе — Чтеніе памятниковъ. — Подлинники и переводы. — Переводимое и непереводимое. — Учебно-  нравственная точка зрѣнія. — Моральные, аморальные и имморальные предметы. — Переубъдимость. — Учебно-  ная точка зрѣнія. — Интеллектуализмъ и универсализмъ. — Историческая перспектива. — Оптимизмъ. — Чувство правды: его два  требованія. — Заключеніе.                                                                               |        |
| 5. Левція пятая  Вторая антитеза: культурное значеніе античности.—Девизь: не норма, а сѣмя.—Античность какъ общая родина народовъ европейской культуры.→Античная редигія: христіанство и язычество.—Античная минологія: переживаніе минологическихъ образовъ.—Античная литература, какъ основаніе тсоріи словесности.—Духъ античной исторіографіи: "истина—око исторіи". — Особая важность этого принципа въ настоящее время.—Готтентотизмъ и школа.                               |        |
| 6. Лекція шестая.  Вторая антитеза: продолженіе.—Духъ античной философской литературы: переубъдимость.—Кодексь чести мыслителя.— Античная философія: ея универсализмъ.—Античная этика.— Этика досократовская, сократовская и христіанская.— Ихъ важность для этики будущаго.—Античное право.—Юристы-ремесленники и юристы-мыслители.—Античная политика.—Античность и оптимизмъ.                                                                                                    | 90     |
| 7. Лекція седьмая.  Вторая антитеза: окончаніе. — Классицизмъ и античность. — Архитектура и принципъ архитектурной честности. — Скульптура и живопись: принципъ естественности и принципъ идеализма. — Художественная промышленность: принципъ одущевленности. — Облагораживаніе новъйшей культуры античностью. — Третья антишеза: наука объ античности. — Ел задачи въ прошломъ, настоящемъ и булущемъ. — Возрастаніе ел интереса по мърѣ ел изслъдованности. — Ел универсализмъ. | 109    |
| 8. Лекція восьмая.  Закаюченіс.— Современное общество и античность.— Обманъ и недоразумѣніе.—"Античность не нужна".—"Античность трудна".—"Античность ретроградна".—Вопросъ о неудачникахъ.— Соціологическое значеніе средней школы.—Легкая школа—соціальное преступленіе.—Идеалъ школьной организаціи.—Античность, какъ орудіе прогресса.—Притча о прогрессъ.                                                                                                                      | 128    |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | стран. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| экскурсы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| I. Педагогическія иллюзін                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 151    |
| II. Лѣвая шикаетъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 169    |
| III. Правая шикаетъ .  Еще про лису и хвостъ.—Легенда о маломъ инквизиторъ.— "Благоразумные" преподаватели.—Апостольскій и инквизиторскій методы.—Біологическій скептициямъ.—Фр. Ницше.—Переводъ Писанія.—Параллелизмъ классическаго образованія и культурности.—Совъсть и тотъ, у кого ея нътъ.— Протекція и взятка.—Честность и тотъ, у кого ея нътъ.—Патріотизмъ.—Идея государства. — Педагогическая откровенность. — Претенціозная галиматья.—Готтентотизмъ.—Преподаваніе исторіи.— "Долой правду!"—Коррупціонный подборъ.—Артели двухъ цвътовъ.—Перещелкиваніе. | 209    |
| IV. Естественно-историческій методъ и вопросъ о средней школъ.  Бэконъ — Полемика Маколея. — Иванъ Ивановичъ и психологія его мышленія. — Методъ Бэкона въ примъненіи къ вопросу о средней школъ. — Методъ сопровождающихъ измъненій. — Методъ совпаденій и различій. — Методъ различій. — Педагогическій авантюризмъ.                                                                                                                                                                                                                                               | 248    |
| V. О чтеніи судебных рівчей Цицерона въ гимназіи.  Воинствующій педагогическій дилеттантизмъ. — Пропсхожденіе права. — Реторика какт. территорія прекраснаго. — Юриспруденція и реторика — Цицеронъ какт. единственный представитель высокой реторики. — Благопріятныя условія римскаго судопроизводства. — Ихт. псчезновеніе къ исходу древности. — Отношеніе новыхъ временъ къ Цицерону. — Возрожденіе римскаго судопроизводства въ новыя времена. — Какъ слёдуеть нынё тол-                                                                                       | 260    |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CTPAH.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ковать Цицерона. —Знаніе римскаго права п процесса. —Знаніє современнаго права и процесса. —Знаніе теоріи краснорічія. — Техническое толкованіе. —Заключеніе.                                                                                                                        |             |
| VI. "Школа должна"  Семья в школа. — Предметы внішкольнаго образованія:  1) самоинтересные и удобонаверстаемые, 2) неприноровленные къ школьной обстановкі и 3) опасные. — Древніе языки и математика. — Исторія. — Русскій языкъ. — Естествознаніе. — Новійшая русская словесность. | 286         |
| VII. VINCE, SOL!  Двѣ сказви.—Мучитель.—Наука горы.—Сврижаль Зевса.— Сприжаль Паллады.—Скрижаль Геравла.—Скрижаль Деметры.— Скрижаль Аполлона.— Скрижаль Афродиты.—Скрижаль Діо-                                                                                                     | <b>3</b> 03 |



## ТОГО ЖЕ АВТОРА:

**Изъ жизни идей**. Научно-популярныя статьи. [*Томъ первый*]. С.-Петербургъ, 1905. 359 стр. Цёна 1 р. 25 к.

Содержаніе: І. Идея нравственнаго оправданія.—ІІ. Ифигенія.—ІІІ. Восвресшіе поэты.—ІV. Антигона.—V. Первое свътопреставленіе.—VI. Про нечистую силу.—VII. Античный міръ въ поэзіи А. Н. Майкова.—VIII. Парламентаризмъ въ римской республикь.—IX. Новый памятникъ древне-римскаго быта.—X. Остракологія.—XI. Рабочая пъсенка.—XII. Нитцие и античность.—XIII. Происхожденіе комедіи.—XIV. Гейдельбергъ.—XV. Золотой въкъ.

Цѣна 1 р. 50 к.

Изданіє помъщается въ книжномъ складъ типографіи М. М. Стасю невата (С.-Петербургъ, Вас. Остр., 5 л., д. 28).



